-
ﬂ%& .

%ﬁ r Awwymﬂ,%w )
AAMM W%ﬁ%ﬂ%mmw \%,J&

U
\ &&
1

WJ&/ mmsfj\\m\ &@G

< % L ¢
A@M\\ N @\
v \\K\\\\ WO
7007

N , \

-\ Y
mwymMWM@ ﬂn AwwwmmmmewwmmmmmW%
M@ RO A®W®W@@\A®N®@@k‘vwmmww&

IR N IO P S
.

mﬁ@%&@,

Z,
MW ) m@@@@?(\,xwxwy&\mwwxwz, ,
.

o
%@@@ .

NN @\\\J//& @Q\J//& @u\”ﬂ@
wvmv ﬁ%@vwmwwM%JWMW%%M%JWMWW&@W&WWV\
Z Z

S
L
Y DT DT D

(@




Konfusion im Taubenschlag
Arten, Pseudo-Arten und Figuren der Tduschung
und der Nicht-Tduschung

Dinge kénnen auf sehr viele verschiedene
Weisen falsch laufen, wie wir alle sehr
wohl wissen; diese brauchen nicht generell
klassifizierbar zu sein, und man darf auch
keine solche Klassifizierung voraussetzen.
John Austin”

Dieser Aufsatz sollte eigentlich von drei recht einfachen Schritten
handeln. Ich sage ,sollte“ und ,eigentlich“, denn ich habe ihn schon
so oft zu schreiben begonnen und wieder verworfen, dass ich mich
diesmal fiir einen Ersatz entschlossen habe. Ich versuche, den Auf-
satz indirekt zu schreiben oder schreiben zu lassen, stellvertretend
von mir selbst, in Form einer Nacherzihlung zum Beispiel, also ir-
gendwie unter vorgehaltener Hand.™ Mit ein wenig Gliick ist der
Ersatzaufsatz am Ende der Aufsatz selbst, den ich bislang vergeblich
schreiben wollte.

Damit bin ich schon bei den drei erwihnten Schritten. Im ersten
Schritt geht es von einem Gegenstand zu der Art, der dieser Gegen-
stand angehoért. Mein Gegenstand ist der Irrtum, die Art wire folg-
lich eine Art, sich zu tiduschen. Dieser Schritt, der sich als Klassi-
fikation klassifizieren lisst, ist leicht nachzuvollziehen. Man tiuscht
sich irgendwann, und es ist nur verstindlich, dass man dann auch
wissen will, in welcher Art und Weise dies geschehen konnte - wie
man es macht. Die Art, die mir dabei vorschwebte und immer noch
vorschwebt, ist die Verwechslung. Sie hat es bis zur Komdédie ge-
bracht, was ein Zeichen dafiir ist, dass sie auch in einem ganz trivia-
len Sinn zu verstehen ist. Zum anderen haftet der Verwechslung die

* John Langshaw Austin, Sinn und Sinneserfahrung. Stuttgart 1975, 26.
** FuBnoten und Nachweise diirften sich hiermit eriibrigen.



tiefschiirfende Tendenz an, als die grundlegende Art aufzutreten,
in der man etwas falsch machen und sich tiuschen kann. Platons
Modell des Taubenschlags sollte zum Beispiel dazu dienen, die Na-
tur des Falschen zu erkunden, das Pseudos oder das Tcduschende selbst.
Dabei geht es in diesem Modell - wie auch in dem der Wachstafel,
das ich eher nebenbei erwihne - nur darum, etwas so Einfaches wie
die Verwechslung zu erkldaren: wie es kommt, dass man etwas als et-
was auffasst (ergreift oder setzt), das es nicht ist. Mit dem Begriff
der Verwechslung setzt man wie Platon voraus, dass eine derartige
Auffassung oder Handlung falsch ist. Wenn man ein X mit einem Y
verwechselt, dann tiuscht man sich in dem X, welches man verwech-
selt.

Der zweite Schritt klingt im ersten Moment etwas vertrackt. Er
fiihrt von der Art, sich zu tduschen, zur Pseudo-Art. Eine Art, sich zu
tduschen, ist zugleich eine Art, sich nicht zu tduschen. Diesen Satz be-
trachte ich als die These, die ich in diesem Aufsatz aufstellen, unter-
mauern und verteidigen wollte - auch gegen mich selbst. Das sollte
nicht nur stellvertretend geschehen, mangels Gegnerinnen oder
Gegner, die ich notfalls simulieren wiirde. Ich halte die Klassifikati-
on verschiedener Tduschungsarten nach wie vor fiir eine sinnvolle
Angelegenheit, vor allem auch in Anbetracht des oft so monoton
auftretenden ,falschen Scheins®, iiber den ich mich schon oft genug
mokiert habe. Dennoch halte ich daran fest, dass eine Art, sich zu
tiuschen, eine Pseudo-Art ist, das heilit eine Art, in der man sich
auch nicht tduschen kann. Dabei muss man nattirlich beachten, dass
die Art nicht in einer zirkuldren Weise exponiert, beschrieben oder
definiert wird. Die ,Verwechslung® genannte Tduschungsart be-
schreibe ich zum Beispiel als die Art, in der man ein X als Y auffasst
(ergreift oder setzt), das es nicht ist. Daraus folgt keineswegs, dass
man in dieser Art etwas falsch macht, dass man sich tduscht oder
einem Irrtum verfillt. Anders wire es, wenn ich sie als die Art be-
schreiben wiirde, in der man érrtiimlich oder filschlicherweise ein X
als Y auffasst (ergreift oder setzt). Damit wire ja schon gesagt, dass
es sich um einen Irrtum oder eine Tduschung handelt. Ich méchte
hier wie auch sonst nicht behaupten, dass ein Irrtum womdoglich
oder ,unter Umstinden® gar kein Irrtum ist. Ein Irrtum kommt
ohnedies, wie das Modell vom Taubenschlag zeigt, nur unter gewis-
sen Umstinden zustande. Es wire daher falsch, wie ich an dieser

Stelle sagen wiirde oder immer noch sage, von ein und demselben
Irrtum unter diesen oder jenen Umstinden zu reden, unter denen
er etwas anderes als ein Irrtum wire. Der zweite Schritt fiithrt von
der Art zur Pseudo-Art, nicht von einem Gegenstand, der in meinem
Fall ein konkreter Irrtum ist. Zwischen dem ersten und dem zwei-
ten Schritt besteht, wie man bemerken wird, eine gewisse Liicke, die
fiir Verwirrung sorgt.

Bevor ich sogleich zum dritten Schritt komme, erwidhne ich nur
kurz ein Beispiel, ohne mich damit, wie sonst so oft, lange aufzuhal-
ten. Angenommen, ich bezeichne einen Pulswidrmer als ,Socke®,
zudem betrachte ich ihn als Socke, ich benutze ihn sogar als eine
solche. Das geschieht, ohne mich (oder sonst jemanden) zu tduschen
(was auch gar nicht meine Absicht ist). In dem Fall wire es aller-
dings irrefithrend oder falsch, immer noch von einer ,Verwechs-
lung® zu reden.

Damit bin ich schon beim dritten Schritt, in dem ich von der Pseu-
do-Art ausgehe, um letztlich beim Begriff der Figur zu landen. Als
Figur bekommt die , Verwechslung® genannte Tduschungsart einen
neuen Namen, zum Beispiel den der ,Substitution®, den ich soweit
nur der rhetorischen Tradition entlehne. Dies ist eine sehr allgemei-
ne Figur, eine Grundfigur, zu der ich irgendwo in goldenen Lettern
den Satz von Hans Blumenberg notiert habe, der besagt, dass man
nicht nur das eine anstelle des anderen vorstellen kann; sondern man
kann, ohne sich oder sonst jemanden zu tduschen, auch das eine
anstelle des anderen tun.

An dieser Stelle verzichte ich auf meinen Sermon zur Prothese, zu
den ,falschen Zihnen“ und den Ersatzhandlungen, um sogleich auf
die Konfusion zuriickzukommen, die sich im Folgenden bemerkbar
machen muss. Mit Platons Modell vom Taubenschlag gehe ich da-
von aus, dass das Falsche, Tduschung und Irrtum, nur ein Titel fiir
eine Handlung ist, mit der irgendein Fehler gemacht wird. Man
macht irgendetwas falsch, aber dabei gibt es immerhin etwas, was
man macht. Man ergreift vielleicht, wie das Modell zeigt, die falsche
Taube, aber auch die falsche Taube ist eine Taube. Platons Beispiel
hat Geschichte gemacht, man kennt es von Wittgenstein: ,,5+7 =11
Wenn ich mich derart verrechne, dann ist es in etwa so, als wiirde
ich mich in Platons Tauben vergreifen. Ich nenne zwar die ,falsche
Zahl“, aber wie gesagt, auch die falsche Zahl ist eine Zahl. Bevor ich



sie ergreife, schwirrt sie mit mindestens elf anderen Zahlen schon
in meinem Taubenschlag herum, was ein Bild dafiir ist, dass ich sie
vorher bereits erworben oder ,eingefangen® haben und insofern
auch kennen muss. Zur notwendigen Kenntnis der Zahlen von eins
bis mindestens zwolf kommt die Addition hinzu, das ,,Gestell“ oder
Regelwerk des Rechnens, der Taubenschlag mit variablem Inhalt.
Wenn ich nicht schon rechnen konnte, dann kénnte ich mich auch
nicht verrechnen. Eine ,Binsenweisheit”, wie man vielleicht sagen
wird, aber immerhin: sie trifft einen Unterschied. Das eine ist die
Kenntnis, das Kénnen oder das ,Wissen®, das ich zugunsten einer
moglichen Tduschung schon im ,Besitz* haben muss, wie es bei Pla-
ton heilit, das andere ist die Anwendung in dem konkreten Fall, in
dem ich mich damit tiuschen kann oder auch nicht. Es steht auller
Frage, ob ich mich nicht schon beim Aufstellen des Taubenschlags
oder beim Einfangen der Tauben getduscht haben kénnte. Das Auf-
stellen und Einfangen ist, vergleichbar mit der Namensgebung bei
Wittgenstein, bei der man den Dingen bildlich gesprochen ein
Schild umhingt, nur die Vorbereitung zum Spiel, das Aufstellen
der Figuren und der Regeln, nicht das Spiel selbst, in dem es um
~richtig oder falsch® geht.

Die Tauben sind also die verschiedenen Dinge, die wie die Zahlen
von eins bis zwolf bereits soweit bekannt und mit verschiedenen Zei-
chen gekennzeichnet sind, so dass man sie voneinander auch unter-
scheiden kann. Was den Dingen aber fehlt und fehlen muss, das ist
die Kennzeichnung von ,richtig oder ,falsch®. Falschheiten und
Wahrheiten unterscheiden sich nicht durch eine ,,Markierung“ von
der Art eine Stempels auf einem Dokument. Das sagt zwar nicht
unmittelbar Platon selbst, aber Donald Davidson, der das Gesagte
Platon zuschreibt, genauer gesagt dem Dialog, in dem Sokrates das
Taubenschlagmodell présentiert.

Ich war bei der falschen Taube, von der ich nun zum falschen Tiger
komme, zum Pseudo-Tiger, den ich von Hilary Putnam iiberneh-
me. Das Exemplar einer natiirlichen Art wird, so Putnam, anhand
eines Stereotypen oder eines Musters klassifiziert. Das des Tigers
stellt das Aussehen, das Verhalten und die Lebensweise eines typi-
schen Exemplars dar, mit dem ein beliebiges Exemplar derselben
Art iibereinstimmen sollte (mit einer gewissen Toleranz, die hier

keine Rolle spielt). Im Fall der Ubereinstimmung ist es , Tiger” zu
nennen, aber nicht nur das: es ist ein Tiger.

Damit ist nur einmal der erste Schritt als Klassifikation nachge-
zeichnet, als Handlungsweise, mit der es offensichtlich um etwas als
etwas geht, das es ist oder nicht ist. Der zweite Schritt spiegelt sich
darin mithilfe des Pseudo-Tigers. Dieser falsche Tiger ist in einer
besonderen Art und Weise falsch. Er ist ein Exemplar, das mit dem
Muster in jeder bekannten Hinsicht tibereinstimmt. Dafiir, dass er
dennoch kein Tiger ist, spricht nach Putnam eine bislang unbe-
kannte Mikrostruktur, mit der neben dem Tiger die Figur des Szi-
entismus auftritt. Alles deutet darauf hin, dass sich der Unterschied
von Pseudo-Tiger und Tiger eines Tages feststellen ldsst. Die unbe-
kannte Mikrostruktur zeichnet sich schon am idealen Horizont des
Wissens ab: Sie wird zum Teil des Musters erklirt, womit der Pseu-
do-Tiger seine Stellung verliert.

Um ihm das zu ersparen, und damit das Beispiel seinen Witz nicht
verliert, ersetze ich die Mikrostruktur mit einem Merkmal, das von
Davidsons Sumpfmenschen stammt. Das Pseudo-Wesen entsteht
mit einem seltsamen Glitzern im Sumpf, in dem Davidson ver-
schwindet und an seiner Stelle eine exakte Kopie erscheint. Der
Pseudo-Davidson ist von Davidson nicht zu unterscheiden, von sei-
ner Handlungsweise, dem Reden und Verfassen von Aufsitzen, bis
hinein in die Mikrostruktur und die chemische Verbindung seiner
Zellen. Dieses Gedankenexperiment dient Davidson fiir den Nach-
weis, dass es trotz der physischen Identitit falsch wére, dem Sumpf-
menschen dieselben Gedanken zuzuschreiben wie ihm selbst; oder
vielmehr, es wire falsch, ihm tiberhaupt einen Gedanken zuzu-
schreiben, doch darauf will ich hier gar nicht hinaus. Worauf ich
hinauswill, das ist die Figur, die aus der falschen Identifikation ei-
nes Pseudo-Tigers als Tiger oder eines Pseudo-Davidsons als David-
son hervorgeht. Man kann bei der Unerforschlichkeit eines Irrtums
auf das Pseudo verzichten und die durchaus positive Figur David-
sons oder die ebenso positive Figur des Tigers in den Vordergrund
stellen. Die Figur ist das, was der einen und anderen Taube gemein-
sam ist, gleich, ob man im Taubenschlag daneben greift und statt
der richtigen die falsche Taube in der Hand hat. Dem falschen und
richtigen Rechnen ist die Figur des Rechnens gemeinsam, und der
Pseudo-Tiger Putnams gibt die Figur des Tigers nicht schlechter



zum Besten als der richtige, der sich bereits als Mustertiger abzeich-
net. Die Figur ignoriert den Unterschied von ,richtig oder falsch®,
doch damit bricht nicht sogleich die Nacht herein, in der alle Tau-
ben schwarz sind. Im Gegenteil, die Unterschiede hdufen und ver-
mehren sich - wie die Tauben, hiitte ich beinahe gesagt (nach dem
Taubenschlagmodell wire das gar nicht einmal so verkehrt; wie
Platon schreibt, fiithren die Tauben ihrer Natur entsprechend ein
gewisses Eigenleben). Jede falsche Taube ergibt im Hinblick auf die
als ,, Taube“ etikettierte Mustertaube eine andere Taubenfigur, eine
Taubenattrappe oder Porzellantaube zum Beispiel. Wenn ich mich
soeben vertippte und die als , Traube* etikettierte Mustertaube hinge-
schrieben hitte, wozu es mich schon reizte, dann hitte ich hiermit
eine Taubenfigur aus dem Hut gezaubert, die sich signifikant von
der Attrappe unterscheidet. Die eine Figur ist beinahe das Gegen-
teil der anderen, wie ich kurz auch noch an meinem Pulswirmer
zeigen mochte. Er gibt im Hinblick auf das Sockenmuster oder die
Mustersocke gewiss eine ganz andere Sockenfigur ab als die Pudel-
miitze, die irrtiimlich in meinem Sockenfach gelandet ist.

Aber genug davon, ich komme zum Zwischenresiimee. Im Sinn
einer Figur beziehungsweise in einem figurativen Sinn ist es nicht
falsch, etwas als etwas zu betrachten (zu ergreifen oder zu setzen),
das es nicht ist. Umgekehrt ist es, wie ich immer wieder betone,
auch nicht falsch, etwas als etwas zu betrachten, was es ist.

Bis zu diesem Punkt stimme ich mit dem, was ich im vorliegenden
oder nicht-vorliegenden Aufsatz sagen wollte, in etwa iiberein, wes-
halb es mich nicht wundern wiirde, wenn meine Ausfithrungen so-
weit auf Verstindnis stolen. Ab diesem Punkt jedoch habe ich mich
jedesmal verquast, das heillt ordentlich vertan.

Was ist der Punkt? Es ist, glaube ich, der folgende: Wenn man ei-
nen Unterschied zwischen einer figurativen und einer nichtfigura-
tiven Art und Weise macht, in der man redet und handelt, allge-
mein die Dinge betrachtet, dann kénnte man nach allem, was hier
gesagt wurde, zu dem Schluss kommen, dass man in einem konkre-
ten Fall des Handelns, in dem man redet und so weiter, einfach
nicht wissen kann, ob man in einem figurativen oder nicht-figurati-
ven Sinn handelt oder redet und so weiter. Damit ist nicht mehr
gesagt, als dass der Unterschied von ,figurativ oder nicht-figurativ®
keinen Unterschied macht. Die fehlende Markierung betrifft auch

10

die rhetorische Alternative, die letzte, zu der mir keine weitere mehr
einfillt.

Um zu einem absehbaren Ende zu kommen, bleibt mir nun nicht
mehr tibrig, als zu sagen, welches Ende mir vorschwebt, fiir diesen
Aufsatz meine ich, ob er nun vorliegt oder nicht. Zunichst mochte
ich die aufgestaute, heiBle Luft herauslassen, die Melodramatik, mit
der es so aussieht, als wiirde es auf so ein Wunder ankommen wie
das mit dem Glitzern und dem Pseudo-Wesen im Sumpf.

Nein, es glitzert, sage ich, in einem ganz gewohnlichen Sinn. Das
ist nicht despektierlich gemeint, im Gegenteil. Es ist immer etwas
Besonderes, wenn es glitzert, denn es ist einer der Momente, die
man teilen mochte, so als wiirde das Glitzern wie von selbst nach
einer zweiten Person verlangen. Wie man sieht, denke ich dabei we-
niger an ein iiberfiilltes Varieté als an einen etwas abgelegenen Ort,
von dem sich das Glitzern abhebt, ohne dass es dazu einen Sumpf-
menschen braucht. Es glitzert, sagte ich, und wie von selbst fiige ich
dem hinzu: siehst du das auch?

Damit bin ich wieder beim ersten Schritt meines Aufsatzes an-
gelangt. Denn es konnte sein, dass das Glitzern nichts anderes ist als
eine Phantasmagorie des Geistes, mit der ich allein dastehe, ganz
gleich, ob eine zweite Person an meiner Seite ist oder nicht. Aber
angenommen, es heilit nicht nein, sondern ja, ich sehe es auch. So-
dann fragen wir uns, was es ist, das da so glitzert. Sobald ein ge-
wohnliches Wort wie ,Wasser® oder ,Stein“ gefunden ist, und der
Zauber darum nicht sogleich diipiert ist und verschwindet (was eine
iiberaus traurige Geschichte ist), wird das unbestimmte Glitzern an
drei Punkten synchronisiert und bestimmt: an dir, an mir und am
Wasser oder am Stein. Es gentigt auch das Wort ,.es“, wenn wir, den
Blick in dieselbe Richtung gerichtet, darin tibereinkommen, dass es
glitzert, ganz gleich, was es ist.*

Dann geschieht etwas, mit dem ich eigentlich schon am Ende bin.
Dieses Glitzern: es hort auf und es fingt wieder an. Wo war es in der

* Wenn man sich gegenseitig in die Augen schaut, was nach Auskunft einer
Freundin immer nur mit einem Auge moglich ist, dem linken oder rechten,
dann schaut man nur in einem recht indirekten Sinn in dieselbe Richtung.
Dabei sieht man vielleicht auch gemeinsam ein Glitzern, aber bevor daraus ein
gemeinsames Glitzern wird, wie es in meinem Beispiel durch die , Triangula-
tion®“ der drei Punkte der Fall ist, wird man, glaube ich, verriickt.

11



Zwischenzeit? Nun, da hat es eben nicht geglitzert. In dem wieder-
holten Ereignis - welches dasselbe ist und nicht ist - schimmert die
Figur des Symbols durch, mit der ich diesen Aufsatz bis jetzt, bevor
ich ihn unter dem Titel der Konfusion wieder verwerfen konnte, be-
endet habe. Allerdings wihlte ich dafiir das weniger glamourdése
Beispiel des Fort-Da-Spiels von Freud, das Verschwinden und Wie-
derherholen der Spule, das schon oft genug des Langen und Brei-
ten ausgewalzt worden ist. Mit dieser Figur, die eigentlich ganz am
Anfang stehen sollte, vor dem ersten Schritt, mit dieser Figur des
Anfangs, wollte ich sagen, wird etwas als dasselbe vorgestellt, betrach-
tet oder auch getan. Die Wiederholung fiihrt zu einer symbolisch
bestimmten Identitdt, die schon oft genug* demontiert und auf ei-
nen inneren Defekt zurtickgefiihrt worden ist.

Dagegen wollte ich die Figur des Symbols als eine Figur platzie-
ren, die, wie jede andere Figur auch, nicht unbedingt nur fiir die
Falschheit spricht, fiir das Pseudos, die Tduschung oder Selbst-
tauschung. Auch wenn man etwas als dasselbe identifiziert, das es
nicht ist, ist es nicht unbedingt falsch. Es ist dasselbe und zugleich ist
es ein anderes, was nur dank der Figur moglich ist, die selbst eine
andere ist, je nachdem, was und wie ,etwas als etwas“ wiederholt
wird oder ,sich selbst”“ wiederholt.

Das Kind namens Ernst hat das Fort-Da-Spiel nicht nur mit der
Spule gespielt, sondern, wie Freud berichtet, dass die Mutter von
Ernst berichtet, auch mit sich selbst. Er hat sich durch wiederholtes
Biicken vor dem Spiegel selbst zum Verschwinden und Wieder-
erscheinen gebracht, und dabei hat er denselben Laut von sich ge-
geben, den Freud schon zuvor als ,,0-0-0-0* transkribiert hatte. Vor
dem Spiegel und mit sich als der wiederholten Spule selbst hat
Ernst, wie Freud notiert, die Lautfolge ,bebi 0-0-0“** von sich ge-
geben, in der man leicht eine Protoversion des Wortes ,ich“ erken-
nen kann. Das ,ich“, das alle meine Vorstellungen begleiten kon-
nen muss, muss umgekehrt auch alle meine Vorstellungen verlassen
konnen. Soviel geht, glaube ich, aus dem Spiegelstadium hervor, in
dieser Version zumindest, die Riicksicht nimmt auf die mafBgebliche
Figur des Symbols.

* Ich wiederhole mich, ich weil3.

** Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips. In ders.: Gesammelte Werke, Band XIII.
Frankfurt am Main 1967, 13.

12

Spater schaut man sich vielleicht niichternen Blicks in den Spiegel
und sagt sich nur noch: ich werde dlter. Alter als was? Alter als man
ist. Die Figur fiihrt unweigerlich zu einer Umkehrung des Sinns:
Was also dlter wird als es selbst, muss notwendig auch jiinger werden als es
selbst. Diesen Satz kann ich so, wie er dasteht, Platon in die Schuhe
schieben, der ithn wiederum dem Fremden aus Elea in die Schuhe
geschoben hat. Er zeigt, dass mit der Figur die Umkehrung des
Sinns einhergeht, den sie bestimmt, und mit dem umgekehrten
Sinn wiederum die Umkehrung, das heilit, der Sinn selbst. Ob die
Umkehrung als dieselbe oder als eine andere Figur zu identifizie-
ren ist, als Symbol oder Inversion, ist auf den ersten Blick nur eine
theoretische Frage der Klassifikation. Wenn man es nicht bei ein
und derselben Figur belassen will, dem Symbol als dem , Einen®,
dann tritt an deren Stelle sogleich eine unabzihlbare Menge ande-
rer Figuren auf, fiir die ich mich am Ende entscheiden muss. Ich
entscheide mich fiir sie, fiir die Mehrzahl verschiedener Figuren,
weil ich ja auch glaube, dass es verschiedene Arten gibt, sich zu tdu-
schen oder auch nicht zu tiuschen.

13



