
Täuschungsarten

Konfusion im Taubenschlag

März 2025



5

Konfusion im Taubenschlag 
Arten, Pseudo-Arten und Figuren der Täuschung

und der Nicht-Täuschung

Dinge können auf sehr viele verschiedene 
Weisen falsch laufen, wie wir alle sehr 

wohl wissen; diese brauchen nicht generell 
klassifizierbar zu sein, und man darf auch 
keine solche Klassifizierung voraussetzen.

John Austin*

Dieser Aufsatz sollte eigentlich von drei recht einfachen Schritten 
handeln. Ich sage „sollte“ und „eigentlich“, denn ich habe ihn schon 
so oft zu schreiben begonnen und wieder verworfen, dass ich mich 
diesmal für einen Ersatz entschlossen habe. Ich versuche, den Auf­
satz indirekt zu schreiben oder schreiben zu lassen, stellvertretend 
von mir selbst, in Form einer Nacherzählung zum Beispiel, also ir­
gendwie unter vorgehaltener Hand.** Mit ein wenig Glück ist der 
Ersatzaufsatz am Ende der Aufsatz selbst, den ich bislang vergeblich 
schreiben wollte.

Damit bin ich schon bei den drei erwähnten Schritten. Im ersten 
Schritt geht es von einem Gegenstand zu der Art, der dieser Gegen­
stand angehört. Mein Gegenstand ist der Irrtum, die Art wäre folg­
lich eine Art, sich zu täuschen. Dieser Schritt, der sich als Klassi­
fikation klassifizieren lässt, ist leicht nachzuvollziehen. Man täuscht 
sich irgendwann, und es ist nur verständlich, dass man dann auch 
wissen will, in welcher Art und Weise dies geschehen konnte – wie 
man es macht. Die Art, die mir dabei vorschwebte und immer noch 
vorschwebt, ist die Verwechslung. Sie hat es bis zur Komödie ge­
bracht, was ein Zeichen dafür ist, dass sie auch in einem ganz trivia­
len Sinn zu verstehen ist. Zum anderen haftet der Verwechslung die 

	 *	John Langshaw Austin, Sinn und Sinneserfahrung. Stuttgart 1975, 26.
	 **	Fußnoten und Nachweise dürften sich hiermit erübrigen. 



6 7

tiefschürfende Tendenz an, als die grundlegende Art aufzutreten, 
in der man etwas falsch machen und sich täuschen kann. Platons 
Modell des Taubenschlags sollte zum Beispiel dazu dienen, die Na­
tur des Falschen zu erkunden, das Pseudos oder das Täuschende selbst. 
Dabei geht es in diesem Modell – wie auch in dem der Wachstafel, 
das ich eher nebenbei erwähne – nur darum, etwas so Einfaches wie 
die Verwechslung zu erklären: wie es kommt, dass man etwas als et-
was auffasst (ergreift oder setzt), das es nicht ist. Mit dem Begriff 
der Verwechslung setzt man wie Platon voraus, dass eine derartige 
Auffassung oder Handlung falsch ist. Wenn man ein X mit einem Y 
verwechselt, dann täuscht man sich in dem X, welches man verwech­
selt. 

Der zweite Schritt klingt im ersten Moment etwas vertrackt. Er 
führt von der Art, sich zu täuschen, zur Pseudo-Art. Eine Art, sich zu 
täuschen, ist zugleich eine Art, sich nicht zu täuschen. Diesen Satz be­
trachte ich als die These, die ich in diesem Aufsatz aufstellen, unter­
mauern und verteidigen wollte – auch gegen mich selbst. Das sollte 
nicht nur stellvertretend geschehen, mangels Gegnerinnen oder 
Gegner, die ich notfalls simulieren würde. Ich halte die Klassifikati­
on verschiedener Täuschungsarten nach wie vor für eine sinnvolle 
Angelegenheit, vor allem auch in Anbetracht des oft so monoton 
auftretenden „falschen Scheins“, über den ich mich schon oft genug 
mokiert habe. Dennoch halte ich daran fest, dass eine Art, sich zu 
täuschen, eine Pseudo-Art ist, das heißt eine Art, in der man sich 
auch nicht täuschen kann. Dabei muss man natürlich beachten, dass 
die Art nicht in einer zirkulären Weise exponiert, beschrieben oder 
definiert wird. Die „Verwechslung“ genannte Täuschungsart be­
schreibe ich zum Beispiel als die Art, in der man ein X als Y auffasst 
(ergreift oder setzt), das es nicht ist. Daraus folgt keineswegs, dass 
man in dieser Art etwas falsch macht, dass man sich täuscht oder 
einem Irrtum verfällt. Anders wäre es, wenn ich sie als die Art be­
schreiben würde, in der man irrtümlich oder fälschlicherweise ein X 
als Y auffasst (ergreift oder setzt). Damit wäre ja schon gesagt, dass 
es sich um einen Irrtum oder eine Täuschung handelt. Ich möchte 
hier wie auch sonst nicht behaupten, dass ein Irrtum womöglich 
oder „unter Umständen“ gar kein Irrtum ist. Ein Irrtum kommt 
ohnedies, wie das Modell vom Taubenschlag zeigt, nur unter gewis­
sen Umständen zustande. Es wäre daher falsch, wie ich an dieser 

Stelle sagen würde oder immer noch sage, von ein und demselben 
Irrtum unter diesen oder jenen Umständen zu reden, unter denen 
er etwas anderes als ein Irrtum wäre. Der zweite Schritt führt von 
der Art zur Pseudo-Art, nicht von einem Gegenstand, der in meinem 
Fall ein konkreter Irrtum ist. Zwischen dem ersten und dem zwei­
ten Schritt besteht, wie man bemerken wird, eine gewisse Lücke, die 
für Verwirrung sorgt. 

Bevor ich sogleich zum dritten Schritt komme, erwähne ich nur 
kurz ein Beispiel, ohne mich damit, wie sonst so oft, lange aufzuhal­
ten. Angenommen, ich bezeichne einen Pulswärmer als „Socke“, 
zudem betrachte ich ihn als Socke, ich benutze ihn sogar als eine 
solche. Das geschieht, ohne mich (oder sonst jemanden) zu täuschen 
(was auch gar nicht meine Absicht ist). In dem Fall wäre es aller­
dings irreführend oder falsch, immer noch von einer „Verwechs­
lung“ zu reden. 

Damit bin ich schon beim dritten Schritt, in dem ich von der Pseu­
do-Art ausgehe, um letztlich beim Begriff der Figur zu landen. Als 
Figur bekommt die „Verwechslung“ genannte Täuschungsart einen 
neuen Namen, zum Beispiel den der „Substitution“, den ich soweit 
nur der rhetorischen Tradition entlehne. Dies ist eine sehr allgemei­
ne Figur, eine Grundfigur, zu der ich irgendwo in goldenen Lettern 
den Satz von Hans Blumenberg notiert habe, der besagt, dass man 
nicht nur das eine anstelle des anderen vorstellen kann; sondern man 
kann, ohne sich oder sonst jemanden zu täuschen, auch das eine 
anstelle des anderen tun. 

An dieser Stelle verzichte ich auf meinen Sermon zur Prothese, zu 
den „falschen Zähnen“ und den Ersatzhandlungen, um sogleich auf 
die Konfusion zurückzukommen, die sich im Folgenden bemerkbar 
machen muss. Mit Platons Modell vom Taubenschlag gehe ich da­
von aus, dass das Falsche, Täuschung und Irrtum, nur ein Titel für 
eine Handlung ist, mit der irgendein Fehler gemacht wird. Man 
macht irgendetwas falsch, aber dabei gibt es immerhin etwas, was 
man macht. Man ergreift vielleicht, wie das Modell zeigt, die falsche 
Taube, aber auch die falsche Taube ist eine Taube. Platons Beispiel 
hat Geschichte gemacht, man kennt es von Wittgenstein: „5 + 7 = 11“. 
Wenn ich mich derart verrechne, dann ist es in etwa so, als würde 
ich mich in Platons Tauben vergreifen. Ich nenne zwar die „falsche 
Zahl“, aber wie gesagt, auch die falsche Zahl ist eine Zahl. Bevor ich 



8 9

sie ergreife, schwirrt sie mit mindestens elf anderen Zahlen schon 
in meinem Taubenschlag herum, was ein Bild dafür ist, dass ich sie 
vorher bereits erworben oder „eingefangen“ haben und insofern 
auch kennen muss. Zur notwendigen Kenntnis der Zahlen von eins 
bis mindestens zwölf kommt die Addition hinzu, das „Gestell“ oder 
Regelwerk des Rechnens, der Taubenschlag mit variablem Inhalt. 
Wenn ich nicht schon rechnen könnte, dann könnte ich mich auch 
nicht verrechnen. Eine „Binsenweisheit“, wie man vielleicht sagen 
wird, aber immerhin: sie trifft einen Unterschied. Das eine ist die 
Kenntnis, das Können oder das „Wissen“, das ich zugunsten einer 
möglichen Täuschung schon im „Besitz“ haben muss, wie es bei Pla­
ton heißt, das andere ist die Anwendung in dem konkreten Fall, in 
dem ich mich damit täuschen kann oder auch nicht. Es steht außer 
Frage, ob ich mich nicht schon beim Aufstellen des Taubenschlags 
oder beim Einfangen der Tauben getäuscht haben könnte. Das Auf­
stellen und Einfangen ist, vergleichbar mit der Namensgebung bei 
Wittgenstein, bei der man den Dingen bildlich gesprochen ein 
Schild umhängt, nur die Vorbereitung zum Spiel, das Aufstellen 
der Figuren und der Regeln, nicht das Spiel selbst, in dem es um 
„richtig oder falsch“ geht. 

Die Tauben sind also die verschiedenen Dinge, die wie die Zahlen 
von eins bis zwölf bereits soweit bekannt und mit verschiedenen Zei­
chen gekennzeichnet sind, so dass man sie voneinander auch unter­
scheiden kann. Was den Dingen aber fehlt und fehlen muss, das ist 
die Kennzeichnung von „richtig“ oder „falsch“. Falschheiten und 
Wahrheiten unterscheiden sich nicht durch eine „Markierung“ von 
der Art eine Stempels auf einem Dokument. Das sagt zwar nicht 
unmittelbar Platon selbst, aber Donald Davidson, der das Gesagte 
Platon zuschreibt, genauer gesagt dem Dialog, in dem Sokrates das 
Taubenschlagmodell präsentiert.

Ich war bei der falschen Taube, von der ich nun zum falschen Tiger 
komme, zum Pseudo-Tiger, den ich von Hilary Putnam überneh­
me. Das Exemplar einer natürlichen Art wird, so Putnam, anhand 
eines Stereotypen oder eines Musters klassifiziert. Das des Tigers 
stellt das Aussehen, das Verhalten und die Lebensweise eines typi­
schen Exemplars dar, mit dem ein beliebiges Exemplar derselben 
Art übereinstimmen sollte (mit einer gewissen Toleranz, die hier 

keine Rolle spielt). Im Fall der Übereinstimmung ist es „Tiger“ zu 
nennen, aber nicht nur das: es ist ein Tiger. 

Damit ist nur einmal der erste Schritt als Klassifikation nachge­
zeichnet, als Handlungsweise, mit der es offensichtlich um etwas als 
etwas geht, das es ist oder nicht ist. Der zweite Schritt spiegelt sich 
darin mithilfe des Pseudo-Tigers. Dieser falsche Tiger ist in einer 
besonderen Art und Weise falsch. Er ist ein Exemplar, das mit dem 
Muster in jeder bekannten Hinsicht übereinstimmt. Dafür, dass er 
dennoch kein Tiger ist, spricht nach Putnam eine bislang unbe­
kannte Mikrostruktur, mit der neben dem Tiger die Figur des Szi­
entismus auftritt. Alles deutet darauf hin, dass sich der Unterschied 
von Pseudo-Tiger und Tiger eines Tages feststellen lässt. Die unbe­
kannte Mikrostruktur zeichnet sich schon am idealen Horizont des 
Wissens ab: Sie wird zum Teil des Musters erklärt, womit der Pseu­
do-Tiger seine Stellung verliert. 

Um ihm das zu ersparen, und damit das Beispiel seinen Witz nicht 
verliert, ersetze ich die Mikrostruktur mit einem Merkmal, das von 
Davidsons Sumpfmenschen stammt. Das Pseudo-Wesen entsteht 
mit einem seltsamen Glitzern im Sumpf, in dem Davidson ver­
schwindet und an seiner Stelle eine exakte Kopie erscheint. Der 
Pseudo-Davidson ist von Davidson nicht zu unterscheiden, von sei­
ner Handlungsweise, dem Reden und Verfassen von Aufsätzen, bis 
hinein in die Mikrostruktur und die chemische Verbindung seiner 
Zellen. Dieses Gedankenexperiment dient Davidson für den Nach­
weis, dass es trotz der physischen Identität falsch wäre, dem Sumpf­
menschen dieselben Gedanken zuzuschreiben wie ihm selbst; oder 
vielmehr, es wäre falsch, ihm überhaupt einen Gedanken zuzu­
schreiben, doch darauf will ich hier gar nicht hinaus. Worauf ich 
hinauswill, das ist die Figur, die aus der falschen Identifikation ei­
nes Pseudo-Tigers als Tiger oder eines Pseudo-Davidsons als David­
son hervorgeht. Man kann bei der Unerforschlichkeit eines Irrtums 
auf das Pseudo verzichten und die durchaus positive Figur David­
sons oder die ebenso positive Figur des Tigers in den Vordergrund 
stellen. Die Figur ist das, was der einen und anderen Taube gemein­
sam ist, gleich, ob man im Taubenschlag daneben greift und statt 
der richtigen die falsche Taube in der Hand hat. Dem falschen und 
richtigen Rechnen ist die Figur des Rechnens gemeinsam, und der 
Pseudo-Tiger Putnams gibt die Figur des Tigers nicht schlechter 



10 11

zum Besten als der richtige, der sich bereits als Mustertiger abzeich­
net. Die Figur ignoriert den Unterschied von „richtig oder falsch“, 
doch damit bricht nicht sogleich die Nacht herein, in der alle Tau­
ben schwarz sind. Im Gegenteil, die Unterschiede häufen und ver­
mehren sich – wie die Tauben, hätte ich beinahe gesagt (nach dem 
Taubenschlagmodell wäre das gar nicht einmal so verkehrt; wie 
Platon schreibt, führen die Tauben ihrer Natur entsprechend ein 
gewisses Eigenleben). Jede falsche Taube ergibt im Hinblick auf die 
als „Taube“ etikettierte Mustertaube eine andere Taubenfigur, eine 
Taubenattrappe oder Porzellantaube zum Beispiel. Wenn ich mich 
soeben vertippte und die als „Traube“ etikettierte Mustertaube hinge­
schrieben hätte, wozu es mich schon reizte, dann hätte ich hiermit 
eine Taubenfigur aus dem Hut gezaubert, die sich signifikant von 
der Attrappe unterscheidet. Die eine Figur ist beinahe das Gegen­
teil der anderen, wie ich kurz auch noch an meinem Pulswärmer 
zeigen möchte. Er gibt im Hinblick auf das Sockenmuster oder die 
Mustersocke gewiss eine ganz andere Sockenfigur ab als die Pudel­
mütze, die irrtümlich in meinem Sockenfach gelandet ist. 

Aber genug davon, ich komme zum Zwischenresümee. Im Sinn 
einer Figur beziehungsweise in einem figurativen Sinn ist es nicht 
falsch, etwas als etwas zu betrachten (zu ergreifen oder zu setzen), 
das es nicht ist. Umgekehrt ist es, wie ich immer wieder betone, 
auch nicht falsch, etwas als etwas zu betrachten, was es ist. 

Bis zu diesem Punkt stimme ich mit dem, was ich im vorliegenden 
oder nicht-vorliegenden Aufsatz sagen wollte, in etwa überein, wes­
halb es mich nicht wundern würde, wenn meine Ausführungen so­
weit auf Verständnis stoßen. Ab diesem Punkt jedoch habe ich mich 
jedesmal verquast, das heißt ordentlich vertan. 

Was ist der Punkt? Es ist, glaube ich, der folgende: Wenn man ei­
nen Unterschied zwischen einer figurativen und einer nichtfigura­
tiven Art und Weise macht, in der man redet und handelt, allge­
mein die Dinge betrachtet, dann könnte man nach allem, was hier 
gesagt wurde, zu dem Schluss kommen, dass man in einem konkre­
ten Fall des Handelns, in dem man redet und so weiter, einfach 
nicht wissen kann, ob man in einem figurativen oder nicht-figurati­
ven Sinn handelt oder redet und so weiter. Damit ist nicht mehr 
gesagt, als dass der Unterschied von „figurativ oder nicht-figurativ“ 
keinen Unterschied macht. Die fehlende Markierung betrifft auch 

die rhetorische Alternative, die letzte, zu der mir keine weitere mehr 
einfällt. 

Um zu einem absehbaren Ende zu kommen, bleibt mir nun nicht 
mehr übrig, als zu sagen, welches Ende mir vorschwebt, für diesen 
Aufsatz meine ich, ob er nun vorliegt oder nicht. Zunächst möchte 
ich die aufgestaute, heiße Luft herauslassen, die Melodramatik, mit 
der es so aussieht, als würde es auf so ein Wunder ankommen wie 
das mit dem Glitzern und dem Pseudo-Wesen im Sumpf. 

Nein, es glitzert, sage ich, in einem ganz gewöhnlichen Sinn. Das 
ist nicht despektierlich gemeint, im Gegenteil. Es ist immer etwas 
Besonderes, wenn es glitzert, denn es ist einer der Momente, die 
man teilen möchte, so als würde das Glitzern wie von selbst nach 
einer zweiten Person verlangen. Wie man sieht, denke ich dabei we­
niger an ein überfülltes Varieté als an einen etwas abgelegenen Ort, 
von dem sich das Glitzern abhebt, ohne dass es dazu einen Sumpf­
menschen braucht. Es glitzert, sagte ich, und wie von selbst füge ich 
dem hinzu: siehst du das auch?

Damit bin ich wieder beim ersten Schritt meines Aufsatzes an­
gelangt. Denn es könnte sein, dass das Glitzern nichts anderes ist als 
eine Phantasmagorie des Geistes, mit der ich allein dastehe, ganz 
gleich, ob eine zweite Person an meiner Seite ist oder nicht. Aber 
angenommen, es heißt nicht nein, sondern ja, ich sehe es auch. So­
dann fragen wir uns, was es ist, das da so glitzert. Sobald ein ge­
wöhnliches Wort wie „Wasser“ oder „Stein“ gefunden ist, und der 
Zauber darum nicht sogleich düpiert ist und verschwindet (was eine 
überaus traurige Geschichte ist), wird das unbestimmte Glitzern an 
drei Punkten synchronisiert und bestimmt: an dir, an mir und am 
Wasser oder am Stein. Es genügt auch das Wort „es“, wenn wir, den 
Blick in dieselbe Richtung gerichtet, darin übereinkommen, dass es 
glitzert, ganz gleich, was es ist.* 

Dann geschieht etwas, mit dem ich eigentlich schon am Ende bin. 
Dieses Glitzern: es hört auf und es fängt wieder an. Wo war es in der 

	 *	Wenn man sich gegenseitig in die Augen schaut, was nach Auskunft einer 
Freundin immer nur mit einem Auge möglich ist, dem linken oder rechten, 
dann schaut man nur in einem recht indirekten Sinn in dieselbe Richtung. 
Dabei sieht man vielleicht auch gemeinsam ein Glitzern, aber bevor daraus ein 
gemeinsames Glitzern wird, wie es in meinem Beispiel durch die „Triangula­
tion“ der drei Punkte der Fall ist, wird man, glaube ich, verrückt. 



12 13

Zwischenzeit? Nun, da hat es eben nicht geglitzert. In dem wieder­
holten Ereignis – welches dasselbe ist und nicht ist – schimmert die 
Figur des Symbols durch, mit der ich diesen Aufsatz bis jetzt, bevor 
ich ihn unter dem Titel der Konfusion wieder verwerfen konnte, be­
endet habe. Allerdings wählte ich dafür das weniger glamouröse 
Beispiel des Fort-Da-Spiels von Freud, das Verschwinden und Wie­
derherholen der Spule, das schon oft genug des Langen und Brei­
ten ausgewalzt worden ist. Mit dieser Figur, die eigentlich ganz am 
Anfang stehen sollte, vor dem ersten Schritt, mit dieser Figur des 
Anfangs, wollte ich sagen, wird etwas als dasselbe vorgestellt, betrach­
tet oder auch getan. Die Wiederholung führt zu einer symbolisch 
bestimmten Identität, die schon oft genug* demontiert und auf ei­
nen inneren Defekt zurückgeführt worden ist. 

Dagegen wollte ich die Figur des Symbols als eine Figur platzie­
ren, die, wie jede andere Figur auch, nicht unbedingt nur für die 
Falschheit spricht, für das Pseudos, die Täuschung oder Selbst­
täuschung. Auch wenn man etwas als dasselbe identifiziert, das es 
nicht ist, ist es nicht unbedingt falsch. Es ist dasselbe und zugleich ist 
es ein anderes, was nur dank der Figur möglich ist, die selbst eine 
andere ist, je nachdem, was und wie „etwas als etwas“ wiederholt 
wird oder „sich selbst“ wiederholt. 

Das Kind namens Ernst hat das Fort-Da-Spiel nicht nur mit der 
Spule gespielt, sondern, wie Freud berichtet, dass die Mutter von 
Ernst berichtet, auch mit sich selbst. Er hat sich durch wiederholtes 
Bücken vor dem Spiegel selbst zum Verschwinden und Wieder­
erscheinen gebracht, und dabei hat er denselben Laut von sich ge­
geben, den Freud schon zuvor als „o–o–o–o“ transkribiert hatte. Vor 
dem Spiegel und mit sich als der wiederholten Spule selbst hat 
Ernst, wie Freud notiert, die Lautfolge „bebi o–o–o“** von sich ge­
geben, in der man leicht eine Protoversion des Wortes „ich“ erken­
nen kann. Das „ich“, das alle meine Vorstellungen begleiten kön­
nen muss, muss umgekehrt auch alle meine Vorstellungen verlassen 
können. Soviel geht, glaube ich, aus dem Spiegelstadium hervor, in 
dieser Version zumindest, die Rücksicht nimmt auf die maßgebliche 
Figur des Symbols.

	 *	Ich wiederhole mich, ich weiß.
	 **	Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips. In ders.: Gesammelte Werke, Band XIII. 

Frankfurt am Main 1967, 13.

Später schaut man sich vielleicht nüchternen Blicks in den Spiegel 
und sagt sich nur noch: ich werde älter. Älter als was? Älter als man 
ist. Die Figur führt unweigerlich zu einer Umkehrung des Sinns: 
Was also älter wird als es selbst, muss notwendig auch jünger werden als es 
selbst. Diesen Satz kann ich so, wie er dasteht, Platon in die Schuhe 
schieben, der ihn wiederum dem Fremden aus Elea in die Schuhe 
geschoben hat. Er zeigt, dass mit der Figur die Umkehrung des 
Sinns einhergeht, den sie bestimmt, und mit dem umgekehrten 
Sinn wiederum die Umkehrung, das heißt, der Sinn selbst. Ob die 
Umkehrung als dieselbe oder als eine andere Figur zu identifizie­
ren ist, als Symbol oder Inversion, ist auf den ersten Blick nur eine 
theoretische Frage der Klassifikation. Wenn man es nicht bei ein 
und derselben Figur belassen will, dem Symbol als dem „Einen“, 
dann tritt an deren Stelle sogleich eine unabzählbare Menge ande­
rer Figuren auf, für die ich mich am Ende entscheiden muss. Ich 
entscheide mich für sie, für die Mehrzahl verschiedener Figuren, 
weil ich ja auch glaube, dass es verschiedene Arten gibt, sich zu täu­
schen oder auch nicht zu täuschen.


