-
ﬂ%& .

%ﬁ r Awwymﬂ,%w )
AAMM : W%ﬁ%ﬂ%mmw \%,J&

W
\ &&
D

WJ&/ mmu/J\\M\\ &@\\\
w Z,

< % L
-
\\k“\\\\ g = A

N\ /V N\ 7,
| O D ED D
_ .
MW N> @W&&W%QMQWQ@@K§»<mA@@&
. 0 0

IR N IO P S
.

mﬁ@%&@,

Z,
MW ) m@@@@?(\,xwxwy&\mwwxwz, ,
.

o
%@@@ .

NN @\\\J//& @Q\J//& @u\”ﬂ@
wvmv ﬁ%@vwmwwM%JWMW%%M%JWMWW&@W&WWV\
Z Z

&
U
Y 2N SN 22

(@




Malcolms Hund
Ein Pléidoyer fiir gedankenloses Denken

Ich habe jedenfalls einmal einen Hund gesehen,

der sein Bellen so sehr einer Fanfare angeglichen hatte,
dass er alle Wechsel der Tonhohe und des Tempos
nachahmte, wie beliebig und unvorhersehbar

sie auch verbreitet oder hervorgebracht wurden.

Pierre Gassendi”

Wenn ein Hund sprechen kimnte, wir konnten ihn nicht verstehen. Diese
Parodie wire gar nicht so schlecht, wenn wir den parodierten Léwen
kennen wiirden. Von ihm sagte Wittgenstein einmal dasselbe.”™ Wir
verstehen den sprechenden Lowen nicht, doch das liegt nicht an der
fremden Sprache. Den Grund finden wir im Kontext der Lebens-
form. Die Art und Weise, in der wir leben, ist von der eines Lowen
derart verschieden, dass wir uns in ihr nicht wiederfinden wiirden.
Mit den Worten Wittgensteins: Wir konnen uns nicht in sie finden.”
Nach Norman Malcolm, einem Schiiler und Freund Wittgen-
steins, wiirden wir von seinem Hund, einem Airedale Terrier, gera-
dezu das Gegenteil behaupten. Wir verstehen ihn, auch wenn er nicht
sprechen kann. Malcolms Hund ist ebenso wie Wittgensteins Lowe in
der Philosophie des Geistes gelandet, nur leider nicht in unmittel-
barer Nachbarschaft. Den Lowen finden wir in Richtung eines tren-
nenden und getrennten Geistes, romantisch gesagt, eines ,Geists
der Entzweiung®. Dieser teilt sich anhand diverser Schemen sprach-
licher und kultureller Art in die immer kleiner werdenden Por-

* Aus den Einwdnden und Erwiderungen zu: René Descartes, Meditationen. Ham-
burg 2009, 277.
** Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen. In ders.: Tractatus logico-
philosophicus, Werkausgabe Band 1. Frankfurt am Main 1984, 568.
##% Ebd. Denken wir bei Wittgensteins Lowen lieber nicht an die Lowenfamilie,
die uns ein Dokumentarfilm mit den Vornamen der Lowenmiitter und -babys
niherzubringen versucht.



tionen auf, die alles in allem fiir Un- und Missverstandnis sorgen.
Den Hund finden wir geradezu in der entgegengesetzten Richtung,
bei dem gemeinsamen Geist, einem Geist der Tiere, der weit iiber
unser individuelles und menschliches Selbstverstindnis hinaus-
reicht.

Malcolms Hund ist durch ein Beispiel bekannt, welches uns - die
wir mit Malcolm gemeinsam die Szene vom Fenster aus beobachten
- zeigt, dass er ein denkendes Wesen ist. Nicht zuféllig ist diese Sze-
ne eine Tduschungsszene. Wenn wir sagen, dass der Hund sich
tauscht, sagen wir damit so viel wie, dass er denkt. Einem solchen
Denken hitte Wittgenstein vielleicht zugestimmt, im Gegensatz zu
Descartes, der (stellvertretend fiir unsere cartesianischen Kontra-
henten) das Denken nur jenen Lebewesen vorbehilt, die gleich uns
auch sprechen kénnen.

Nehmen wir einmal an, unser Hund jage die Nachbarskatze. Diese
rast mit Volldampf auf eine Eiche zu, schwenkt im letzten Moment
plétzlich ab und verschwindet auf einem nahen Ahorn. Der Hund
sieht dieses Manover nicht und stellt sich, bei der Eiche angekom-
men, auf die Hinterbeine, kratzt mit den Pfoten am Stamm, als
wollte er hochklettern, und bellt aufgeregt zu den Asten hoch. Wir,
die wir die Episode vom Fenster aus beobachten, sagen: ,Er denkt,
die Katze sei diese Eiche hochgeklettert.” Wir sagen ,denkt®, weil
er den falschen Baum hinaufbellt.”

Das also sagen wir, und darauf kommt es Malcolm an, wenn er die
Tduschungsszene mithilfe der Alltagssprache erliutert und analy-
siert. Gleich, um welche Sprache es sich dabei handelt, und gleich
auch, wie der Alltag beschaffen ist - beides mag fiir jeden von uns so
verschieden sein wie Hund und Katze, Schofhund und GroBkatze -,
es soll die Sprache sein, in der wir uns selbst einen Irrtum zuschrei-
ben, oder eben ein Denken, welches irgendwie falsch ist. Die Frage
ist, in welcher Weise falsch? Einen Teil der Antwort gibt es schon:

* Norman Malcolm, Gedankenlose Tiere, in: Dominik Perler, Markus Wild, Der
Geist der Tiere. Frankfurt am Main 2005, 86. Selten oder gar nicht kommen-
tiert wird das Mandver der Katze, mit dem sie die Tduschung des Hundes, der
wir auf der Spur sind, schon etwas friither im Sinn zu haben scheint.

Um welche Art von Irrtum es sich auch handelt, sie muss Malcolms
Hund entsprechen.”

Der Hund denkt, sagen wir, aber nicht, der Hund hat einen Gedanken.
Diese Unterscheidung, die Malcolm in der Alltagssprache findet,
findet er nicht bei Descartes, fiir den Denken und Gedanken haben
scheinbar dasselbe ist. Auf den Unterschied zwischen Denken und
Gedanken kommt es bei dem gedankenlosen Denken natiirlich an,
das wir Malcolms Hund zuschreiben. Wenn wir ihm damit zugleich
den Gedanken zuschreiben, dass die Katze die Eiche hochgeklettert
ist, dann iiberschreiten wir damit eine Grenze, an der, wie Malcolm
Descartes gegeniiber einrdumt, die Sprache beginnt. Mit der einen
Beziehung des Habens, die dem Gedanken so unauffillig einge-
schrieben ist, dass sie uns kaum auffillt, setzen wir eine Menge an-
derer Beziehungen voraus. Malcoms Hund miisste den Gedanken,
den wir ihm mit unserem Satz - die Katze ist die Eiche hochgeklettert -
zuschreiben, auch erfassen, erwidgen oder auch verwerfen kénnen,
ithm zustimmen oder ihn ablehnen.

* Oder umgekehrt: Malcolms Hund muss ihr entsprechen? Entspricht das Bei-

spiel dem Muster, dann entspricht wohl umgekehrt auch das Muster dem Bei-
spiel. Dennoch ist die eine Entsprechung nicht dasselbe wie die andere, wie
vor allem der Irrtum zeigt. Die ,Fehlentsprechung® liuft in der einen und
anderen Richtung auf das direkte Gegenteil hinaus. In der einen verfilscht
sie das Beispiel, in der anderen das Muster.
Wir kennen das Beispiel, Malcolms Hund, aber nicht das Muster, das heilit die
Art, in der er sich tduscht. Demnach kénnen wir die Frage, was wem entspre-
chen soll, auch auf sich beruhen lassen und einen anderen Weg einschlagen.
Wir ernennen das Beispiel zum Muster und stellen es ,hiermit” wie ein Aus-
stellungsobjekt auf das Podest. Auf den feierlichen Akt der Ernennung folgt
das Tagesgeschift. Wir sammeln verschiedene Beispiele, um rund um unser
Muster ein Ensemble zu bilden, das dem Muster eine schirfere Kontur ver-
leiht. Mit der Verschiedenheit und Unihnlichkeit der Beispiele tritt die Ahn-
lichkeit erst zutage, auf die es im Vergleich von Muster und Beispiel ankommt.
Dieser Prozess ist zugegeben ein oft rhetorisch durchwirktes, oft manipulati-
ves Hin und Her. Zugunsten der Entsprechung werden Beispiele teils einan-
der angeglichen, teils verworfen, und auch am Muster wird gefeilt, so als
wiirde das ausgestellte Kunstwerk heimlich wieder zurtick ins Atelier geholt,
wo es ausgebessert, nachkorrigiert oder ,renoviert® wird. Auch wenn diese
Methode am Ende zu nichts fiihrt, so sehe ich darin doch einen fiir mich
gangbaren Weg. Als Quelle verweise ich auf die simplen Verfahren von John
Langshaw Austin aus dem Aufsatz Wie man spricht, nachzulesen in seinen Ge-
sammelten philosophischen Aufsitzen (Stuttgart 1986, 175-200).



Die Unterscheidung von Denken und Gedanken versteht sich
nicht von selbst. Denken fillt uns fiir gewShnlich nur auf, wenn es
in einem Gedanken resultiert. Nicht jedes Denken kann jedoch der-
art sein, dass wir darauf in Form eines Gedankens zuriickkommen.
Manchmal oder auch oft denken wir ohne Replik, also ohne zu den-
ken, dass wir gedacht haben oder was wir gedacht haben. Infolge-
dessen konnten auch wir uns tiuschen, ohne uns einen Gedanken
zuzuschreiben, der falsch wire.

Wie Malcolms weitere Beispiele zeigen, sollten wir seinen Hund
nicht mit uns vergleichen, sondern umgekehrt, uns mit ihm. Statt
ihn auf das Podest zu stellen, auf dem wir uns als sprachbegabte
Lebewesen auszeichnen, holt uns Malcolms Hund wieder zuriick
auf den Boden eines gedankenlosen Denkens, auf dem wir zu den-
ken begonnen haben. Darin konnen wir uns nicht ohne weiteres
wiederfinden. Viel ndher liegt uns die Vorstellung, dass das Denken
ein innerer Monolog ist, der das Bewusstsein dessen, was wir tun
und was um uns herum geschieht, stindig begleitet und zeitgleich
kommentiert. Dem wire einiges entgegenzusetzen: uns fehlen die
Worte, viele unserer Worte beziehen die Umgebung sowie ein Vor-
her und ein Nachher ein, wie zum Beispiel , hinterherjagen® oder
,hochklettern®“. Zu diesen verbalen Bedenken, die sich vielleicht mit
einer noch unerforschten Sprache des Geistes ausrdiumen lieBen,”
kommt hinzu, dass unser Bewusstsein weit mehr umfasst als das,
dessen wir uns bewusst sind.

In diese Richtung weisen auch die weiteren Beispiele, die unser
eigenes gedankenloses Denken betreffen. Wir stehen mit einem
Freund vor seinem Auto, und er kramt, in unser Gesprich vertieft,
in seiner Hosentasche nach dem Autoschliissel. Wir, die wir diese
Szene beobachten, wiirden sagen, dass er denkt, in seiner Hosen-
tasche wire der Autoschliissel. Auf den ersten Blick wire es gar
nicht so verkehrt, ihm auch den entsprechenden Gedanken zuzu-
schreiben. Im Unterschied zu Malcolms Hund ist unser Freund ein
sprachliches Lebewesen, das auf das eigene Tun und Lassen reflek-
tieren kann. Nachtriglich, wie vielleicht nicht extra dazugesagt wer-
den muss, denn Reflexion braucht ebenso wie Sprache etwas Zeit
und auch einen Grund. Von uns zum Beispiel darauf aufmerksam

* Einen Namen dafiir haben wir schon, das ,Mentalesische®.

gemacht, oder weil sich der Autoschliissel trotz langen Herumkra-
mens in der Hosentasche nicht findet, wiirde er den entsprechen-
den Gedanken selbst bilden. Ich dachte, dass der Autoschliissel in meiner
Hosentasche ist. Und er findet diesen Gedanken ebenso selbst falsch
wie er ihn auch selbst gebildet hat. Das bedeutet nicht, dass er ihn
schon zum Zeitpunkt des Herumkramens gebildet oder in Betracht
gezogen hatte.

Die Nachtréglichkeit des Gedankens gegentiber dem Denken ver-
leitet uns wahrscheinlich auch zu der monologischen Vorstellung,
nach der Denken stets Sprache voraussetzt. Das zweite Beispiel Mal-
colms betrifft weniger das Tun als das Sehen. Wihrend wir das Eine
zu tun glauben, tun wir vieles Anderes; wihrend wir das Eine zu
sehen glauben, sehen wir vieles Anderes. So kénnten wir etwa ge-
fragt werden, ob wir Kaspar gesehen hitten. Der Variation des Bei-
spiels zuliebe nehmen wir an, dass ich tatsdchlich gefragt werde. Auf
Nachfrage wird mir gesagt, wie Kaspar aussieht, wo und wann ich
ihn gesehen haben soll. Nachdem ich griindlich nachgedacht habe,
glaube ich tatsdchlich, Kaspar gesehen zu haben. Er war es, den
Malcolms Hund aus dem Garten gejagt hatte.

In diesem Beispiel kommt es darauf an, dass ich, als wir am Fens-
ter standen, nicht den Gedanken hatte, den ich mir nachtriglich
(durch Nachdenken) zuschreibe, und das, wie ich glaube, auch zu-
recht. Es wire hingegen falsch, mir diesen Gedanken, statt nach-
traglich, schon zu jenem Zeitpunkt zuzuschreiben, zu dem wir ge-
meinsam aus dem Fenster geschaut haben. Da dachte ich nicht
daran, dass die Katze Kaspar ist, oder dass sie dem Nachbarn ge-
hort. Ich wusste weder, dass die Katze , Kaspar® heifit, noch dass sie
dem Nachbarn gehort. Jemand, der das weiB}, und der mich am
Fenster hinter dem Fenster beobachtet, konnte mich dennoch so
beschreiben, dass ich wohl denke, Malcolms Hund jage Kaspar hin-
terher. Solange mir nicht zugleich der entsprechende Gedanke zu-
geschrieben wird, ist diese Zuschreibung nicht falsch. Ahnlich ver-
wenden wir in der Beschreibung des Denkens von Malcolms Hund
auch Namen oder Worte wie , Fiche® und ,,Nachbarskatze“, mit de-
nen er nichts anfangen kann. Nach der Argumentation, der das Bei-
spiel dient, sollte er mit diesen Worten auch dann nichts anfangen
konnen, wenn er sprechen kénnte wie wir.



Angenommen, ein gedankenloses Denken, mit dem wir unseren
Geist mit dem eines Tieres oder Haustieres vergleichen diirfen,
steht soweit auler Frage. Umso merkwiirdiger muss uns dann die
Frage vorkommen, wie es dann moglich ist, sich in einem solchen
Denken zu tiuschen. Wenn dieses Denken einen Fehler macht, wel-
cher Art konnte er sein? Wir kennen das Tduschungsmuster vorerst
nur von dem einen Beispiel her, in dem Malcolms Hund irrtiimlich
einen Baum anbellt, den falschen Baum, wie Malcolm sagt. Mit sei-
nem Irrtum muss der Hund, den wir zu verstehen glaubten, uns
mehr befremden als uns recht sein kann. Er wird seinen Irrtum nie
bemerken, seinen Fehler niemals einsehen, da ihm dazu der ent-
sprechende falsche Gedanke fehlt.

Zudem betrifft sein Irrtum uns selbst. Eher selten oder nur, wenn
es notwendig ist, kommen wir hinterher mit einem reflexiven Akt
des Gedankenbildens auf ein Denken zuriick, welches falsch ist. Ist
es dann nicht mehr als wahrscheinlich, dass unser Denken weit 6fter
falsch ist, als wir glauben? Anstelle eines gemeinsamen Geistes
macht sich ein Skeptizismus breit, der auch die unterstellte Entspre-
chung von Denken und Gedanken angreift. Wir kommen jetzt zum
Beispiel erst auf ein Denken zuriick, welches schon vor zwei Minu-
ten falsch war. Dazu bildeten wir soeben einen Gedanken, welcher
falsch ist. Bevor er gebildet wurde, konnte er nicht falsch sein. Er ist
es erst, wenn das falsche Denken fertig ist, wenn ein Abstand dazu
gewonnen wurde, der womdoglich ebenso grof} ist wie der zwischen
uns, die wir am Fenster standen, und dem Denken des Hundes, den
wir beobachteten.

Der gemeinsame Geist kommt nun irgendwie durch die falsche
Tiir herein. Rétselhaft an dem Irrtum, den Malcolms Hund begeht,
ist ja nicht, dass wir ihn an seiner Stelle erst nachtrdglich bemerken
- darin unterscheidet er sich kaum von jeder anderen Art des Irr-
tums. Ritselhaft ist, wie wir ihn im eigenen gedankenlosen Denken
tiberhaupt bemerken. Den inneren Monolog haben wir zugunsten
des gemeinsamen Geistes ausgeschieden. Jetzt fehlt er, nur um uns
selbst zu verstehen.”

* Es beunruhigt weniger, dass der Text fremd ist, der zu interpretieren oder zu
iibersetzen ist, als dass er fehlt.

10

Wir sind, fiirchte ich, seit einigen Absitzen, vielleicht seit Kaspar,
auf dem falschen Dampfer. Ein anderes Beispiel hilft weiter. Es fin-
det sich im Umkreis der Lebensform, am Lebensteppich, in den
verschiedene Muster eingewebt sind. Unter diesen Mustern befin-
det sich der Kummer, Freude und Zorn, Uberraschung oder Ent-
tauschung, sowie in verschiedenen Variationen auch der Glaube,
der mit diesen und anderen Mustern verkniipft ist.

Der Hund glaubt, sein Herr sei an der Tiir. Aber kann er auch
glauben, sein Herr werde iibermorgen kommen?*

Es ist Wittgensteins Hund, wenn ich ihn so nennen darf, der dem
gemeinsamen Geist gewisse Restriktionen auferlegt. Glaubt er, um
das Beispiel weiterzufiihren, sein Herr sei gestern oder vorgestern
gekommen? Glaubt er, falls es Malcolms Hund ist, ein Philosoph sei
an der Tiir? Glaubt er, sein Herr, auf den er nun schon seit Mona-
ten wartet, wiare noch am Leben, oder glaubt er nur, er werde kom-
men - oder wiederkommen? Etwa so, wie er frither gekommen ist?

Mit derlei Fragen zeichnet sich ein bestimmtes Muster des Glau-
bens oder des Denkens ab, das wir dem Hund zuschreiben und an-
hand von dem wir ihn verstehen. In seinem Lebensteppich - der
abgegrenzten Lebensform vielleicht nur des einen Hundes, den wir
zu verstehen suchen - nimmt das Muster die vakante Stelle des in-
neren Monologs ein. Dazu ein ganz anderes Beispiel. Ich warte
beim Zahnarzt auf die Behandlung. Nach einiger Zeit - gefiihlte
Stunden - kommt neben Ungeduld und Langeweile auch Hunger
auf: Ich greife in die Tasche und beifle in eine Semmel. Das war ein
Fehler, wie ich sogleich bemerke, und ich denke, es war auch gedan-
kenlos. Wer mich ,,vom Fenster aus“ beobachtet, bemerkt den Fehler
wahrscheinlich etwas friiher als ich. Mein Griff zur Semmel wird
nicht nur fiir gedankenlos gehalten, sondern, da ich nur ein Mensch
bin, bar jeden Denkens. Darum werde ich auch ganz entgeistert an-
gesehen. Ich jedoch habe es nicht nur denkend getan, wie Malcolms
Hund, sondern in dem Gedanken, dass ich jetzt in die Semmel beife.
Darauf habe ich mich gefreut, also die fiir jenen Gedanken notwen-
dige Einstellung gehabt.

* Wittgenstein 1984, 489.

11



In diesem Beispiel hiangt die Gedankenlosigkeit nicht vom Fehlen
eines Gedankens ab, sondern umgekehrt davon, dass es einen Ge-
danken gibt, der durchgestrichen oder ausgeléscht wird. Das kann,
muss aber nicht, wie es im Wartezimmer der Fall war, mit einem
anderen Gedanken geschehen. Der Fehler, den ich hier gemacht
habe, bricht die Intention ab, die Absicht, mit geputzten Zihnen auf
die Behandlung zu warten. Dem kam die Semmel in die Quere. Die
Intention, mit der ich im Wartezimmer gesessen bin, ldsst sich mit
einem Phrasierungsbogen vergleichen, der einem bestimmten Mus-
ter folgt. Ich habe den Bogen irrtiimlich unterbrochen, also nur zu
einem Teil das Muster ausgefiihrt, das in meinen Lebensteppich
mitsamt Wartezimmer eingewebt ist. © Im Vergleich mit ihm ist es
falsch, auf die Zahnbehandlung so - mit der Semmel im Mund - zu
warten wie ich es getan habe.

Unterbrechung ist der eine Fehler, Uberdehnung der andere. Sie
verfilscht den Bogen der Phrasierung, mit dem ein Handlungs-
muster ausgefiihrt wird, dadurch, dass die Handlung teils beendet,
teils jedoch dartiber hinaus weitergefiihrt wird - tiber das MaB hin-
aus, wie man sagen konnte, sei es aus ,blinder* Gewohnheit oder
Gier. Wittgensteins Beispiel vom Kartoffelschilen ist bekannt.
Nachdem er (vermutlich in der Kombiise eines Dampfers) stunden-
lang mit dem Schilen von Kartoffeln beschiftigt war, war er ge-
neigt, wie er sagt, ein philosophisches Problem in der gleichen Wei-
se zu losen, das heifit, es zu schilen wie eine Kartoffel. Das klingt
vielleicht gar nicht so verkehrt - nicht jedenfalls im Vergleich zu
dem, was mir einmal geschehen ist. Als ich stunden- und tagelang
eine Tdtigkeit ausiibte, die ich erst erlernen musste, fing ich an,
eine Metapher daraus zu machen. Zum Gliick war auch das nur eine
Neigung. Ich verputzte ndmlich Locher an der Wand eines Keller-
theaters, und abends, als ich heimging, wollte ich die Vertiefungen
in den Gesichtern der Passanten gleichfalls verputzen, mit Spachtel-
masse anwerfen und glattstreichen. Den Impuls dazu spiirte ich
schon in den Handgelenken.

* Nur um meinen Beobachtern zu widersprechen, kénnte ich natiirlich auch
das Gegenteil behaupten: jetzt reicht es aber ... Damit lege ich das Handlungs-
muster des Wartens zumindest im gespielten Affekt beiseite.

12

Da ich schon dabei bin.” Als ich vor rund dreiflig Jahren nichts-
ahnend den Umgang mit einem Computer erlernen wollte, hat sich
mir die Loschfunktion - ein Knopfdruck: delete - derart eingepragt,
dass ich sie andernorts, am Weg zur Post etwa, ebenso ausfiihren
wollte. Ein Hindernis wie etwa eine Bananenschale: Loschen, ein
Hundedreck: Loschen, ein Passant ... Vom Riickgdngigmachen -
undo - konnte ich Binde erzihlen.

Zurtiick zu Malcolms Hund. Sein Beispiel gehort hierher, zur Imi-
tation eines Handlungsmusters, wie es in dem Fall die Jagd ist. Da-
bei kann er offenbar von der ,Intention®, die Katze zu jagen, nicht
lassen, auch wenn er die Spur von ihr schon verloren hat. Die Ver-
folgung einer Spur, das ist das leicht wiedererkennbare Muster, das
in seinen Lebensteppich eingewebt ist. Er bricht den Phrasierungs-
bogen nicht ab, sondern fiihrt ihn ,mit Volldampt®, wie Malcolm
sagt, fort, also iiber das Mal} hinaus fort. Dabei hatte er die Katze
schon verjagt, das Ziel also schon erreicht (er sollte sie nur jagen
oder verjagen, nicht fangen, beillen oder gar fressen). Der Unter-
schied zu uns, die wir die Szene vom Fenster aus beobachten, be-
steht so gesehen weniger in der Sprache und den Gedanken. Wir
haben das verfélschte Muster vor Augen, er nicht. Wir haben die
Wahl, mitunter auch die Absicht, gewdhlte Muster zu verfélschen.
Von ihm nehmen wir hingegen an, dass er mit seinen Mustern, die
teils auch die unseren sind, auf Gedeih und Verderb leben muss.™

Der Unterschied - ein Muster kennen, ihm ausgeliefert sein - be-
trifft aber nicht den gemeinsamen Geist, wie ein anderer, der erste
Philosophenhund zeigt, der gegen Descartes und den cartesiani-
schen Geist ins Feld gefiihrt wurde. Es ist Gassendis Hund. In sei-
nen Einwdnden und Erwiderungen auf die Meditationen von René
Descartes traut Pierre Gassendi seinem Hund beinahe alles zu, was
den cartesianischen Geist gegeniiber dem ,Automatismus® einer
tierischen Lebensform auszeichnen und abgrenzen sollte. Der Hund
kann wihlen (wenn auch aus einem Antrieb heraus, den Gassendi
uns Menschen gleichfalls zuschreibt), schlussfolgern und sprechen,

* Zuerst war ich noch am falschen Dampfer, jetzt bin ich selbst der Dampfer:
Dampfplauderer, wie meine GroBmutter immer gesagt hat.
** Ein zweifelhafter Topos der Anthropologie, der vor etwa hundert Jahren noch
ziemlich unumstritten war.

13



nur eben anders als ein Mensch, denn, wie Gassendi unermiidlich
wiederholt, er ist ein Hund, nicht ein Mensch.

Diese Passagen sind in der Hartnidckigkeit, in der sie den Geist der
Tiere beschworen, auch fiir jemanden wie mich, der Hunde nicht
besonders mag,” bewundernswert. Als Gipfel der tierischen Geistes-
kraft stellt Gassendi die Kunst der Nachahmung hin (mit einem
Satz, den ich diesem Aufsatz als Motto vorangestellt habe). Sein
Hund ahmt die Fanfare nach. Damit hat Gassendi, glaube ich, den
Punkt getroffen, an dem sich unser Geist am wenigsten unterschei-
det. Ich nehme sogar an, dass er sich durch Nachahmung als der
Geist herausbildet, der mindestens zwei Lebewesen gemeinsam ist.
Dabei ist die Nachahmung oft ein Prozess, der uns in unmerklicher
Art und Weise erfasst und mit sich reif3t, wie Gabriel Tarde behaup-
tet, wenn er den ,sozialen Menschen als echten Somnambulen® be-
trachtet.” Wenn ein Muster jeweils das ist, worin wir uns wiederho-
len, einander wie auch ,sich selbst”, dann ist seine Kenntnis weniger
eine Selbstverstindlichkeit als eine Herausforderung. Um sich aus
einem Stereotypen herauszubewegen, ihn zu benennen und kennt-
lich zu machen, brauchen wir oft den Irrtum, die unwissentliche
Verfilschung, die uns ein Stiick weit von uns selbst entfremdet.

Was mich in diesem letzten Absatz zum Beispiel stort, ist der etwas
predigerhafte Ton, von dem ich nicht weil}, woher ich ihn habe. Oft
jedenfalls verfalle ich einem Muster, ohne es zu bemerken, was nicht
heiit, dass ich mich keiner Nachahmung schuldig mache. Als ich
eines Abends mit einem Freund, der sich den Ful} verletzt hatte, un-
terwegs war, bemerkte ich beinahe zu spit, dass ich selber zu hinken
begann. Was sage ich: ich hinkte genau wie er, und so fiirchtete ich,
meine unwillkiirliche Nachahmung kénnte missverstanden werden.
Darum versuchte ich, die von seinem verletzten Ful} filschlich ab-
geleitete Gangart meinerseits zu dndern - was nur mit spiirbarem
Widerstand gelang; ein beinahe widernatiirliches Unterfangen.™

Malcom hat uns, kurz zusammengefasst, darauf aufmerksam ge-
macht, dass wir seinem Hund ein Denken zuschreiben, aber keine
Gedanken. Wiirden wir sie ihm zuschreiben, so wire das gleich-
bedeutend damit, dass wir ihm eine Sprache zuschreiben, die ihm

* Sie mogen ndmlich mich nicht.

** Gabriel Tarde, Die Gesetze der Nachahmung. Frankfurt am Main 2009, 97.
##% Sollte ich sagen: wider die Natur eines gemeinsamen Geistes?

14

fehlt und die er - zugunsten des anticartesianischen Arguments -
auch gar nicht haben sollte. Gedankenloses Denken ist kein innerer
Monolog, haben wir gesagt, sondern die Ausfiihrung oder Phrasie-
rung eines Musters, in dem wir uns und unser Tun und Lassen
selbst verstehen. Nicht immer sind wir uns dessen so bewusst wie
bei der Beurteilung von Malcolms Hund. Mit seinem Hinterher-
jagen gibt er ein Beispiel ab fiir ein Jagdmuster, dem es oder das
ihm nicht entspricht. Beides, der Vergleich, den wir anstellen, und
die Ausfiihrung, die der Hund anstellt, féllt in der fiir die Nach-
traglichkeit typischen Art und Weise auseinander, in der wir Gedan-
ken bilden, aber nicht der Hund. Wie wir gesehen haben, spielt die-
ser Unterschied fiir unser eigenes gedankenloses Denken keine so
groBe Rolle. Wie wir nach dem Denken einen entsprechenden Ge-
danken bilden, so l6schen wir ihn nachtriglich auch wieder aus,
korrigieren ihn oder befinden ihn fiir falsch.

Malcolms Hund denkt, indem er eines der Handlungsmuster aus-
fiihrt, die uns gemeinsam sind, aber er denkt, wie wir vom Fenster
aus bemerkten, falsch. Die Ausfiihrung wird mit dem Fehler zur
Parodie, vergleichbar damit, dass Gassendis Hund eines Tages ,da-
neben singt“ und somit die imitierte Fanfare verfélscht. Singt er
falsch oder erfindet er eine neue Fanfare, eine Variation? Es ist kein
Zufall, dass wir den Hund durch ,ein Fenster” beobachten, denn
wir kénnen ihn nicht fragen, was er macht. Nachdem er uns keinen
Hinweis auf das Muster gibt, welches er imitiert, hdngt der Fehler
zweideutig in der Luft; er bleibt am Fenster hidngen, durch das wir
ihn beobachten. Seine Parodie ist daher zugleich die unsere, unfrei-
willig auf beiden Seiten eines gemeinsamen Geistes, der sich tduscht
und seinem Irrtum nicht auf die Spur kommt.

%

Wie ich sehe, sind noch ein paar leere Seiten iibrig. Diese mochte
ich nutzen, um die zweideutige Tduschungsart, fiir die ich einst-
weilen keinen anderen Namen habe als ,Malcolms Hund®, gegen
zwel andere Tduschungsmuster abzugrenzen: gegen ,Schein und
Sein“, in dem der Schein dem Sein entgegengesetzt ist (und so viel
bedeutet wie Nicht-sein, Nichtwirklichkeit oder Fiktion); und gegen
LIrren und Verirren®, ein Tduschungsmuster mit einer gewissen

15



Bandbreite, innerhalb der sich ein Irrtum als Verfehlung eines Ziels
beschreiben lisst.

Fiir einen Vergleich dieser beiden Muster mit ,Malcolms Hund*
zitiere ich eine Bemerkung Wittgensteins aus einer seiner Vorlesun-
gen, die Malcolm gekannt haben diirfte: ,Was uns ermoglicht, die
Welt richtig zu beurteilen, ermoglicht uns auch, sie falsch zu
beurteilen.“” Die Grundlage fiir eine Beurteilung der Welt, die rich-

tig oder falsch ist, stellt Wittgenstein in den Philosophischen Unter-

suchungen mit dem Begriff der Lebensform dar. Ohne so handliche
und iiberschaubare Muster wie es die Jagd etwa ist, die Malcolms
Hund im Garten exemplifiziert, wire der Begriff der Lebensform
wohl zu abstrakt, um mit ihm etwas anzufangen. Es ist tatsdchlich
wie beim Teppich. Um ihn von anderen unterscheiden und als die-
sen oder jenen identifizieren zu konnen, halten wir uns an seine
Muster.” Nun haben wir gesehen, dass Malcolms Hund das Jagd-
muster verfdlscht, das wir im Blick haben. Verglichen damit halten
wir es fiir falsch, die Eiche anzubellen, weshalb wir auch sagen: er
bellt den falschen Baum an. Aber es ist, wie sich herausgestellt hat, zu
bezweifeln, dass unser Muster auch das seine ist. In Anbetracht der
Gartenszene miissen wir die Frage zulassen, ob uns das Muster der
Jagd - ihr Geist - tatsdchlich gemeinsam ist. Es konnte sein, dass wir
Malcolms Hund ein Muster unterstellen, nach dem er gar nicht
~handelt®, das heiflt in dem Fall, dass er nicht, wie gedacht, der Kat-
ze hinterherjagt. Es konnte sich, wie es fiir unfreiwillige Parodien
typisch ist, statt um ein verfilschtes Muster um ein anderes Muster
handeln. Ist es ein anderes Jagdmuster oder eines, das die Jagd, so
wie wir sie verstehen, schon hinter sich gelassen hat? Wir finden es
womdglich heraus, wenn wir Malcolms Hund 6fters beobachten.

Um auf den Unterschied zur Tduschungsart von ,Irren und Ver-
irren“ zuriickzukommen, kann man sagen, dass eine Tduschung in
der Art von Malcolms Hund eine gewisse Zweideutigkeit aufweist.
Es kann sein, dass er sich tiuscht oder dass wir uns tiuschen, inso-
fern, als die vermeintliche Jagd ein anderes Muster exemplifiziert
oder auch etabliert. Damit wiirde sie einen anderen MaBstab erfor-
dern, eine andere Grundlage der Beurteilung.

* Ludwig Wittgenstein, Vorlesungen 1930-1935. Frankfurt am Main 1989, 59.

** Die Metapher spielit sich bei der Frage, wie viele Lebewesen auf dem Teppich
Platz haben, in dem ihre Muster eingewebt sind.

16

Als Beispiel dafiir erinnere ich an den Witz, der, wie John Austin
sagen wiirde, ein Versager ist, ein Reinfall, wie ich ihn genannt habe.
Dabei handelt es sich um einen der Ungliicksfille, ,dank denen die
Handlung, um derentwillen die Formel [das Muster] da ist, nicht
zustande kommt“.” Bei einer Tduschung nach der Art von ,Irren
und Verirren“ kommt die Handlung zustande, der Pfeil ist abge-
schossen, das Ziel ist verfehlt. Trotz Verfehlung ist das Ziel im Auge
zu behalten. Aber der misslungene Witz - konnte er nicht genauso
nur eine andere Art von Witz sein, ein Anti-Witz? Zugegeben, das
Muster gibt es schon, und ich bin hier weit davon entfernt, es neuer-
lich etablieren zu wollen.™

Worin unterscheidet sich ,Malcolms Hund“ von ,Schein und
Sein“? Ein Fehler wire hier absolut: Welt versus Scheinwelt; dort
steht er zweideutig an der Kippe: ist es einer oder ist es keiner?

* John Langshaw Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words).
Stuttgart 1972, 58.

** Hier nehme ich an, dass der Witz erst dann zu einem Ende kommt, wenn ihn

jemand komisch findet. Ansonsten bleibt er auf der Strecke. Die Unterschei-
dung zwischen dem Zustandekommen und dem Nicht-Zustandekommen ei-
ner Handlung ist kaum zu treffen, wenn man das Handlungsmuster nicht
kennt, dem sie entsprechen sollte. Um ein Beispiel von G. E. M. Anscombe zu
gebrauchen, das zur Allegorie praktischen Wissens geworden ist: Das Muster
eines Einkaufs nach Liste fiihre ich zu Ende, auch wenn ich das Falsche heim-
trage; was in der Tasche ist, entspricht nicht der Liste (das herbeigefiihrte
Beispiel entspricht nicht dem gegebenen Muster, wie Austin sagt, oder wie
John Searle missverstindlich sagen wiirde, die Welt entspricht nicht der Spra-
che). Kehre ich mit leeren Taschen zuriick, fiihre ich jenes Muster nicht zu
Ende. Kann ich das noch Einkaufen nennen? (,Irren und Verirren“: das Falsche
gekauft; ,Malcolms Hund“: nichts oder auch viel zu viel gekauft). Wire das
Muster in dem Fall nicht , Einkaufen nach Liste® gewesen, sondern Bummeln
oder ,nur einmal Schnuppern®, dann hitte ich es auch ohne Einkauf zu Ende
gefiihrt, und zwar, wie ich hoffe, nicht einmal falsch.
Die , Liste als Allegorie praktischen Wissens bedeutet so viel wie: wissen, was
man tut, ohne sich dabei ,vom Fenster aus® selbst zu beobachten. Nicht immer
weill man, was man tut. Oft gehe ich knapp gegen Mittag mit der Einkaufs-
tasche aus dem Haus, ohne zu wissen, was ich mir schnell zum Essen kaufen
soll - ,ohne Liste“ also. Was ich dann heimtrage, dariiber bin ich mir meist im
Klaren, Mozzarella zum Beispiel, aber nur selten, ob ich es tatsdchlich heim-
tragen wollte. Ich weil} es erst, wenn es zu spit ist: Ich mag doch keinen Mozza-
rellal Manchmal habe ich das Gliick, es im Nachhinein auf einer imagindren
~Liste* einzutragen, so als hitte ich gekauft, was ich kaufen wollte.

17



Glaubte ich irrtiimlich, dass es eine fiktive Figur wie Rumpelstilz-
chen wirklich gibt (oder gab), dann fehlt meinem Glauben das Mus-
ter, im Vergleich zu dem er sich als falsch erweisen wiirde. Das Mus-
ter von Rumpelstilzchen gibt nur Aufschluss dariiber, was es ist (oder
sein soll). In einer Tduschung in der Art von ,Malcolms Hund®
wiirde ich es unterbrechen, zu einem falschen Ende oder iiber sein
Ende hinaus weiterfithren. Meine abweichende Phrasierung macht
es fraglich, ob es sich um ein falsches oder ein anderes Rumpelstilz-
chen handelt, von dessen Existenz ich nach wie vor tiberzeugt bin.
Dafiir werde ich verlacht, wihrend ich fiir die Modifikation des
Musters bewundert werde. Die eine Tduschung verfilscht das ge-
meinsame Muster, die andere den Teppich, die Grundlage der Un-
terscheidung von ,richtig und falsch®. Fiir den unméglichen Ver-
gleich von Rumpelstilzchen als nicht-wirkliche und wirkliche Figur
brauchte ich den ganzen Teppich als Muster, unter dem sich ein
zweiter Teppich entrollt, den ich als zweites Muster brauchte und so
weiter.” Fiir den Vergleich von Rumpelstilzchen als grimmsche und
als nicht-grimmsche Figur brauche ich nur ein Muster, neben dem
sich, ohne den Teppich zu verlassen, ein zweites Muster entrollt.

Was hat es bei all dem mit dem gedankenlosen Denken auf sich?
Malcolm hat es als Argument gegen den cartesianischen Geist ein-
gesetzt. Eines der markantesten Beispiele fiir ein gedankenloses
Denken stammt von Descartes selbst. Den Verirrten, die nur noch
im Kreis gehen, gibt er den Rat, einfach nur geradeaus zu gehen.™
Damit wird das verfehlte Ziel, der eine Gedanke, an dem die Ver-
irrten vergeblich festhalten, ersatzlos gestrichen. Angeboten wird
nicht ein anderes Ziel, ein anderer Gedanke, sondern ein Muster
gedankenlosen Denkens. Dem methodisch bestimmten Geradeaus-
gehen ist die Gedankenlosigkeit, die Ausléschung eines irrefiihren-
den Gedankens, gleichsam eingeschrieben. Das Ziel ist und bleibt
dabei unbestimmt, wohingegen die Phrasierung, die Ausfiihrung
des Musters durch die Gerade, deren Richtung beliebig festzusetzen
ist, per Definition bestimmt ist. Die Gerade fiihrt jedenfalls aus
dem Kreis heraus, wohin, das wissen wir nicht. Fiihrt es wieder in
die Irre, dann ist es wenigstens eine andere.

* Teppichlager: Mehrstufige Ontologie, ,Neuer Realismus*?

*# Die Belegstelle suche ich immer noch vergeblich (das Beispiel stammt vermut-
lich aus dem Discours de la méthode).

18

Auf Malcolms Hund tibertragen lduft das darauf hinaus, den Ge-
danken, dass er der Katze hinterherjagt, zu 16schen, um das Muster
der Jagd, von dem wir dachten, es wire uns gemeinsam, mit einem
anderen zu ersetzen. Mit einem Spielmuster? Hoffentlich nicht.”

Die Nachtriglichkeit und die mysteriose Entsprechung von Ge-
danken und gedankenlosem Denken erfdhrt von hier aus gesehen
eine lapidare Auflésung. Fiir ein letztes Beispiel brauchen wir zwei
Personen, einen Zeichenstift und ein Blatt Papier. Die Person mit
dem Zeichenstift ist die handelnde Person, die andere sieht ihr
gleichsam von einem ,offenen Fenster® aus zu, das einen Austausch
erlaubt. Die eine beginnt, etwas zu zeichnen, die andere sagt nach
ein paar Strichen: ,Katze“. Die handelnde Person, so nehmen wir
an, wusste bereits, dass sie ,im Begriff“ ist, eine Katze zu zeichnen.
Aber sie scheint sich zu tduschen. Es wurde, sagen wir, ein Hund
daraus. ,Falsch, sagt die andere, aber was an dem gezeichneten
Hund ist wirklich so falsch? Die Frage hat Karriere gemacht: ,, Wo-
her soll ich wissen, was ich zeichne, bevor ich es gezeichnet habe?“*

* Er will nur spielen.” Nicht, dass Malcolms Hund nicht auch spielen sollte. Ich
hoffte nur, dass wir nicht nur dieses eine Muster zur Hand haben wiirden.

** Die Quellenlage dieser oftmals variierten Frage, dieses Klischees, das anfangs
vielleicht nur eine freche Gegenfrage war, ist diffus. Anders gesagt, ich habe
nicht wirklich recherchiert. Ich habe sie aus einem Aufsatz von Donald David-
son mit dem Titel Wissen, was man denkt - hier war es noch ein kleines Mid-
chen, das vermutlich auf die Frage, was es sich denn dabei denke, den Ball mit
der Frage zuriickgespielt hat: woher soll ich wissen, was ich denke, bevor ich hire,
was ich sage? Aus dem Midchen, welches nach Edward Forsters wohlwollen-
dem Spruch , das Zeug zur Dichterin® hatte, ist scheinbar eine Schauspielerin
geworden: Grethe Weiser will die Frage zuerst gestellt haben. Aber auch Wins-
ton Churchill hat sich dafiir schon angemeldet. In der bildnerischen Variante,
in der ich sie gebrauchte, wird sie dem Maler Robert Motherwell zugeschrie-
ben. Nachdem die Frage in der einen oder andern Variante ganze Pinwinde,
Kiihlschrinke und Buchdeckel ziert, warte ich noch auf den Song: Woher weif
ich, was ich singe, bevor ich es gesungen habe ... Es passt zu allem und das macht
nachdenklich. Wobei hat sich das Middchen nichts gedacht? Bei dem, was es
gesagt hat?

Vermutlich rannte es dem Sinn seiner Worte einfach nur hinterher, ,mit Voll-
dampf®, wie Malcolms Hund, eine ,Dampfplauderin®, wie meine GroSmutter
gesagt hitte. Da ich schon dabei bin. Mit dem Dampf habe ich sie einmal
schwer beleidigt, ohne es natiirlich zu wollen. Zuvor hatte ich beim Essen
schon recht oft die tradierte Wendung ,eumolig guat® gebraucht, ohne sie
Wort fiir Wort zu verstehen. Das Wort ,eumolig” wurde sonst in keinem an-

19



Postskriptum: ,eine lapidare Auflosung“

Das Problem gedankenlosen Denkens habe ich, wie ich mit etwas
Abstand feststelle, vielleicht positioniert, aber nicht ,aufgelost”. Die
Zweideutigkeit des Irrtums ist ein Merkmal dieses Denkens in dem
Fall, dass ihm ein Fehler unterliuft. Die Sonnenblume wendet zum
Beispiel ihr Haupt der Sonne zu. Tduscht sie sich, wenn sie es einer
kiinstlichen Lichtquelle zuwendet? Denkt sie, eine Lampe wire die
Sonne? Oder tiuschen wir uns, indem wir der Sonnenblume eine
derartige Handlung zuschreiben? Wir wissen, was es heil}t, in die
Sonne zu schauen. Wiirde ich mich in derselben Weise tiuschen -
statt in die Sonne, schaue ich in eine Lampe -, dann gibe es viel-
leicht einen Moment, in dem der Irrtum dieselbe Zweideutigkeit
annimmt. Es wire der Moment, in dem ich beinahe noch in dem
Irrtum bin, den ich gerade erst bemerke. In diesem Intervall, in
dem ich den Fehler als Fehler erkennen kann, hingt der Irrtum
gleichfalls in der Luft: zwischen mir als Akteur und als Zuschauer
meiner selbst. Die ,Auflosung” wire dann moglicherweise ,lapi-
dar” in dem Sinn, in dem ich mir den Fehler nicht als Zuschauer,
sondern als Akteur selbst zuschreibe. Dabei distanziere ich mich
von dem Gedanken, dass ich in die Sonne geschaut habe. Stattdes-
sen denke ich, dass ich in eine Lampe geschaut habe. Das habe ich
getan, wahrend ich zugleich félschlicherweise dachte, in die Sonne
zu schauen.

Fiir die Zuschreibung des Fehlers halte ich als ,Zuschauer meiner
selbst“ an dem gemeinsamen Muster - in die Sonne schauen - fest, das
ich als Akteur auszufiihren dachte. Dabei sehe ich dartiber hinweg,
dass ich nach demselben Muster auch in eine Lampe schauen hitte
konnen. Oder vielmehr: ich hitte es nicht nur kénnen, sondern
habe es tatsdchlich getan. Wie kann ich mir dann so sicher sein, dass
ich mich getduscht habe?

deren Zusammenhang verwendet, und so musste es mir auch ein Ritsel sein.
Darum sagte ich eines Tages, es war, glaube ich, beim Essen der Palatschinken
meiner Grofmutter: ,eumolig schlecht. Was hatte ich getan!? Das, was jeder
andere radikale Interpret eines ihm unbekannten, fremden Wortes auch ge-
tan hitte. Aber anstatt durch eine leichte Variation herauszufinden, was ,eu-
molig“ wohl bedeuten konnte, hatte ich die Stimmung verdorben. Mit der
Plauderei hat es diesmal abrupt ein Ende gefunden.

20



