
Täuschungsarten

Die Misere des Schauspielers

April 2020/Juni 2025



5

„Die Misere des Schauspielers“ 

Die Misere des Schauspielers verlässt uns nie. Es gibt  
keine bekannte, vereinbarte, öffentlich als solche erkennbare  

Konvention für das Aufstellen von Behauptungen.
Davidson*

Für die Misere, um die es im vorliegenden Aufsatz geht,** gibt David­
son ein markantes Beispiel: In einer Theaterszene soll es brennen 
und es qualmt auch schon ganz ordentlich. Da fängt es an zu bren­
nen. Der Schauspieler sollte eigentlich nur seinen Koffer abstellen, 
in Richtung Qualm deuten und „es brennt“ schreien. Das tut er jetzt 
auch, aber anders als in den Proben: Er wirkt überzeugend, so „au­
thentisch“ wie noch nie. Anders als in den Proben glaubt er, dass es 
brennt. Er wirft den Koffer weg und verliert beinahe die Fassung, 
um nicht zu sagen, „den Text“, und fängt an, zu extemporieren. Er 
fügt ein „wirklich“ hinzu und ein „so glaubt mir doch“ – es hilft 
nichts, das Publikum hält die Szene für gelungen. Er rauft sich die 
Haare, schreit nochmals „es brennt, das ist kein Scherz“, bevor er 
verschwindet und großen Beifall erntet.

Die Misere des Schauspielers lässt sich auf Anhieb verstehen. Er 
möchte das Publikum warnen, dieses versteht die Warnung jedoch 
als Schauspielerei: ein fundamentales Missverständnis. Man könnte 
auch von einer Misere des Publikums reden; schließlich versteht es die 

	 *	Donald Davidson, Kommunikation und Konvention. In ders.: Wahrheit und Inter-
pretation, Frankfurt am Main 1986, 379; das Beispiel Davidsons habe ich, wie 
der Koffer am Ende zeigen wird, ein wenig modifiziert, um nicht zu sagen 
ausgeschmückt. 

	 **	Dem „vorliegenden“ Aufsatz liegt ein Aufsatz zugrunde, den ich nach einer 
Einladung von Sabrina Zwach vor fünf Jahren (2020) für das Magazin des 
Wiener Burgtheaters geschrieben habe. 



6 7

Situation beziehungsweise den Schauspieler falsch, der sich redlich 
bemüht, verständlich zu sein. Im Publikum fehlt das berühmte 
„kleine Kind“, wie man es von des Kaisers neuen Kleidern kennt. 
Naiv und unbestechlich wie es ist, zeigt es auf das Feuer und schreit: 
„es brennt ja wirklich!“ Ein Raunen geht herum, der Schauspieler 
hat sein Ziel erreicht. Aber angenommen, der Brand wäre gelegt – 
ein tückischer Einfall der Regie. Der Schauspieler war in den Pro­
ben derart miserabel, dass man dachte, ihm mit echtem Feuer ein 
wenig nachhelfen zu müssen. 

Die Idee ist nicht so schlecht, eigentlich ein altbewährtes Mittel 
der Schauspielkunst. Man stellt sich für gewöhnlich, professionelle 
Schauspielerinnen und Schauspieler nicht ausgeschlossen, am bes­
ten dann als eine Person dar, die glaubt, was sie sagt, wenn man 
tatsächlich glaubt, was man sagt. Der Irrtum ändert nichts an der 
Kraft der Überzeugung, die auf einem (wenngleich falschen) Glau­
ben beruht. Man lügt auch besser, wenn man sich zuvor selbst 
täuscht, sich also selbst glauben macht, was man (fälschlicherweise) 
glauben machen möchte. 

Aber ich komme vom Thema ab. Für Davidson weist das Beispiel 
beziehungsweise die Misere, die uns nie verlässt, wie er sagt, auf das 
Fehlen von sprachlichen Konventionen hin, durch die sich der ge­
wöhnliche Sprachgebrauch angeblich von dem „außergewöhnli­
chen“ Gebrauch der Sprache unterscheidet, wie man ihn von der 
Bühne her kennt, der Schauspielerei, der Dichtkunst oder der Kunst 
allgemein. Bei der Darstellung des Sprachgebrauchs hatte man sei­
nerzeit allerlei Konventionen bei der Hand, und daran hat sich seit 
1982, dem Jahr der Veröffentlichung von Davidsons Aufsatz über 
Kommunikation und Konvention , von dem das Beispiel stammt, viel­
leicht gar nicht so viel geändert. Wenn man ihn heute liest, vierzig 
Jahre später, nachdem die Pretense Theory Karriere gemacht hat, 
kann man gar nicht glauben, dass er kein Wort über John Searle 
verliert. Mit seiner 1975 veröffentlichten Abhandlung über den logi-
schen Status fiktionalen Diskurses hat Searle die Grundzüge der Pretense 
Theory entwickelt, indem er gleich zwei Konventionen geltend ge­
macht hat:* eine vertikale Konvention für den gewöhnlichen Sprach­

	 *	John Searle, Der logische Status fiktionalen Diskurses. In ders.: Ausdruck und Be-
deutung. Untersuchungen zur Sprechakttheorie, Frankfurt am Main 1982, 80–97.

gebrauch, und eine horizontale Konvention, die diesen Gebrauch 
durchstreicht und außer Kraft setzt. Die vertikale Konvention gilt, wie 
Searle sagt, für die „Alltagswirklichkeit“, wobei die Vertikalität zwei­
erlei meint. Zum einen ist die Aufrichtigkeit* gemeint, denn mit ei­
ner Behauptung wie „es brennt“ legt man sich angeblich darauf fest, 
dass man glaubt, dass es brennt. Zum anderen ist das vertikale Ver­
hältnis gemeint, in dem die Worte mit den Dingen „in der Welt“ 
verknüpft sind, in der man die Worte gebraucht. Man glaubt „zu­
recht“, dass es brennt, wenn es wirklich brennt. Auf der Bühne, in 
der Schauspielkunst, der Dichtkunst oder der Kunst allgemein, 
wird die vertikale Konvention in beiderlei Bedeutung durchgestri­
chen. Hier wird mit dem Gebrauch eines Satzes wie „es brennt“ we­
der geglaubt, was man sagt, noch ist es hier der Fall, dass es brennt. 
Stattdessen wird, wie die Pretense Theory dem Namen nach vermuten 
lässt, nur so getan als ob: als ob es brennt und als ob man glaubt, dass es 
brennt. 

Daran wäre nichts Außergewöhnliches, wenn es nicht aufgrund 
einer Konvention geschehen würde, aufgrund eines „sozialen Pak­
tes“, der auch „Fiktionsvertrag“ oder „Täuschungsvertrag“ genannt 
wird. Dieser Pakt wird typischerweise „stillschweigend“ geschlossen, 
zum Beispiel zwischen Schauspieler und Publikum, wobei der eine 
so tut, als ob es brennt, und das andere so tut, als ob es glaubt, dass 
es brennt. So gesehen bestünde die „Misere des Schauspielers“ dar­
in, dass ihn die horizontale Konvention daran hindert, die vertikale 
Konvention wieder in Kraft zu setzen. Positiv gewendet scheint die 
„Misere“ für die „Autonomie der Kunst“ zu sprechen. Sie widersetzt 
sich der Heteronomie jener „Alltagswirklichkeit“, der das Publikum 
vermutlich zu entkommen sucht, wenn es im Theater sitzt. Die „Au­
tonomie“ ist ein Schlagwort, mit dem sich hierzulande noch ein Pro­
zess gewinnen ließ. Es ist ein alter Hut, aber er passt hierher: Ein 
namhafter Dichter wurde von der Verleumdung einer weniger nam­
haften Person, die geklagt hatte, freigesprochen, weil es ihm gar 
nicht möglich war, mit der Dichtkunst auf denselben zu referieren. 

	 *	Während Searle von einer „Konvention der Aufrichtigkeit“ spricht, die eine 
sprachliche Behauptung zu dem macht, was sie sein soll (ein konventioneller 
Akt, mit dem man sich als eine Person darstellt, die glaubt, was sie sagt), sagt 
Davidson, dass nichts deutlicher auf der Hand liegt, „als dass es keine Konvention 
geben kann, die Aufrichtigkeit anzeigt“ (Davidson 1986, 384). 



8 9

Insgeheim war die Schadenfreude natürlich groß, da man (mit ein 
wenig Belesenheit) an der Referenz nicht zweifeln konnte. 

Die konventionelle Lösung der Misere ist soweit, wie ich mit die­
sem bedauerlichen Fall zeigen wollte, leicht nachzuvollziehen, viel­
leicht aber auch nur allzu verständlich, im Vergleich jedenfalls mit 
den sprachlichen Konventionen, die ein Rätsel sind. Rätselhaft ist 
vor allem der „stillschweigende“ Vollzug, mit dem der Pakt geschlos­
sen wird. Im gewöhnlichen Sprachgebrauch sollte man wissen, wor­
auf man sich mit einer normalen Behauptung einlässt, und im au­
ßergewöhnlichen Gebrauch, wie man ihn der Kunst attestiert, sollte 
man gleichfalls wissen, was man durchstreicht oder „missbraucht“, 
ganz nach dem Motto des Rechtsphilosophen H. L. A. Hart, nach 
dem die Dichtkunst ein „kalkulierter Missbrauch der Sprache“ ist.*

Niemanden hat die Verschwiegenheit so gestört wie Gérard Ge­
nette, der den „sozialen Pakt“, welcher der Pretense Theory zugrunde 
liegt, in seinem Buch über Fiktion und Diktion explizit zu machen 
versucht.** Das konventionelle Muster eines gemeinsamen „So Tuns 
als ob“ kann man nach Genette nur deutlich machen, wenn man die 
verborgenen Sprechakte formuliert, mit denen die horizontale Kon-
vention etabliert wird. Dazu eignet sich ein perlokutionärer, auf Wir­
kung bedachter Akt wie dieser: „Stellen Sie sich doch bitte einmal 
vor, dass es brennt“, oder ein exerzitiver Akt wie dieser: „Hiermit 
bringe ich Sie dazu, sich vorzustellen, dass es brennt: ,Es brennt‘“.***

Dieser zusammengesetzte Sprechakt hat, wie Genette feststellt, 
eine „eigenartige Erfolgsgarantie“. Sofern man den zweiten Satz, 
„es brennt“, versteht, kann man gar nicht anders, als sich vorzustel­
len, dass es brennt. Was man sich „hiermit“ vorstellt, das sind, wie 
Genette sagt, die Wahrheitsbedingungen, die für die Interpretation 
des Satzes eine entscheidende Rolle spielen. Man weiß, was der Satz 
bedeutet, wenn man weiß, unter welchen Umständen er wahr wäre. 
Für Davidson, den Genette hier zu zitieren scheint, gibt es für den 

	 *	Zitiert in: Donald Davidson, Die Sprache der Literatur. In ders.: Wahrheit, Spra-
che und Geschichte, Frankfurt am Main 2008, 273.

	 **	Gérard Genette, Fiktion und Diktion, München 1992, 48–59. Ich beziehe mich 
auf die Pretense Theory in der Version, in der sie Genette als eine Theorie von 
John Searle diskutiert. 

***		Die Zitatzeichen stammen von mir; sie sollten kenntlich machen, dass die Kon­
vention außerhalb des Satzes, der sich auf sie stützt, geschaffen wird.

Erfolg keine Garantie. Die Interpretation könnte falsch sein, etwa 
dann, wenn der Schauspieler mit dem zitierten Satz etwas anderes 
sagen will. Aber angenommen, die Interpretation wäre zutreffend; 
der Satz „es brennt“ bedeutet, so wie er in jener Situation aus dem 
Mund des Schauspielers kommt, dass es brennt. Eine derart simple 
Interpretation wird in der Pretense Theory wie auch sonst in der äs­
thetischen Theorie freilich nicht an die große Glocke gehängt, aber 
das ist, wenn ich Genette richtig verstehe, ein Fehler. Damit ver­
säumt man, sich zu fragen, ob die eine oder andere Konvention für 
die gewöhnliche oder außergewöhnliche Verwendung der Sprache 
von Belang ist. Ob man aufrichtig ist oder nicht spielt jedenfalls 
keine Rolle. Man gebraucht den Satz in derselben Bedeutung, ob 
man lügt oder nicht, denn in beiden Fällen möchte man glauben 
machen, dass es brennt, mit dem schier unmerklichen, ja bedeu­
tungslosen Unterschied, dass man es einmal selber glaubt und ein­
mal nicht. Spielt die Wahrheit eine Rolle? Brennt es oder brennt es 
nicht, das ist die Frage. Es ist, pardon die Anspielung, eine ganz 
andere Frage als die, ob man es glaubt oder nicht glaubt. Ob es 
brennt oder nicht, das kann für die Interpretation des Satzes in der 
genannten Bedeutung gleichfalls keine Rolle spielen. Angenom­
men, dass es nicht brennt. Dann wäre der Satz falsch, nicht wahr, 
aber auch nur in der intendierten Bedeutung, dass es brennt. Auf 
die Falschheit läuft die horizontale Konvention scheinbar hinaus, wes­
halb Genette einen „letzten Explikationsversuch“ unternimmt. So 
stellt sich der Schauspieler am Anfang der Szene vor sein Publikum 
hin und sagt: „Es ist nicht wahr, dass es brennt, doch indem ich so 
tue, als ob es wahr wäre, bewirke ich, dass Sie daran als an einen 
fiktiven, nicht-wirklichen Sachverhalt denken“. Mit Applaus zeigt 
das Publikum an, dass es damit einverstanden ist.

Angenommen, so oder so ähnlich werde der konventionelle Kon­
text geschaffen, in dem sich die Schauspielkunst, Dichtkunst oder 
Kunst überhaupt, ausbreitet. Dann erlebt man so etwas wie ein on­
tologisches Wunder. Dinge, Ereignisse und Personen verwandeln 
sich in Fiktionen, ganz gleich, ob sie existieren oder nicht. Wenn 
aber Wirkliches in fiktionalen Kontexten fiktiv beziehungsweise 
nicht-wirklich wird,* weshalb regt sich der Schauspieler dann so auf? 

	 *	Vgl. Frank Zipfel, Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität, Berlin 2001, 93.



10 11

Antwort: Er glaubt, dass es brennt. Daher sollte er, um die vertika­
le Konvention ins Spiel zu bringen, sich vor das Publikum stellen 
und sagen: „Es ist wahr, dass es brennt, und indem ich so tue, als ob 
es wahr wäre, bewirke ich, dass Sie daran als an einen wirklichen 
Sachverhalt denken“. Eine derartige Vereinbarung könnte durch­
aus zwischen mindestens zwei Personen getroffen werden, die regel­
recht glauben, dass es brennt, wenn eine der beiden sagt, dass es 
brennt. Trotz regelmäßiger Übereinstimmung könnten sie sich da­
mit täuschen, wenn zum Beispiel der Brand einmal nicht mitspielt. 
Er spielt, genauer gesagt, niemals mit, was auch kein Wunder ist. 
Nach seiner Zustimmung hat ihn niemand gefragt. 

Dem Brand ist es daher egal, ob er in der „Alltagswirklichkeit“ 
auftritt oder in der Kunst. Koffer, die als Requisiten auf die Bühne 
gestellt werden, bleiben Koffer, und dasselbe sollte man, glaube ich, 
auch von Worten und sonstigen Zeichen sagen. Man glaubt viel­
leicht, Koffer wären normalerweise zum Packen da, aber das täuscht. 
Ein Schauspieler, der mit Koffern für gewöhnlich auftritt, findet es 
höchst seltsam, wenn er sie eines Tages packen soll.


