
Täuschungsarten

Saure Trauben

Februar 2025



5

Saure Trauben 
Vom Trompe-l’œil zur Linie und wieder zurück

I

Zeuxis malte im Wettstreit mit Parrhasius so naturgetreue Trau-
ben, dass Vögel herbeiflogen, um an ihnen zu picken. Daraufhin 
stellte Parrhasius seinem Rivalen ein Gemälde vor, auf dem ein 
leinener Vorhang zu sehen war. Als Zeuxis ungeduldig bat, diesen 
doch endlich beiseite zu schieben, um das sich vermeintlich dahin-
ter befindliche Bild zu betrachten, hatte Parrhasius den Sieg sicher, 
da er es geschafft hatte, Zeuxis zu täuschen. Der Vorhang war näm-
lich gemalt.
Plinius der Ältere, Naturalis Historia

II
Durch den glücklichen Zufall einer Lektüre habe ich erfahren, dass 
der antike Wettstreit der Kunst so nicht enden sollte, wie er nach 
Plinius erzählt wird; ich versuche, den dritten Akt, der nicht unbe-
dingt ein Akt der Täuschung ist, in eigenen Worten wiederzugeben, 
wobei ich auf die Namen der beiden Maler verzichte:*

	 *	Vgl. Manfred Sommer, Von der Bildfläche. Eine Archäologie der Lineatur. Frank-
furt am Main 2016; die Beschreibung des fortgesetzten Wettstreits findet sich 
im Abschnitt mit dem Titel Linien auf der Flucht vor dem Gesehenwerden. In 
meiner Schilderung sehe ich davon ab, dass die beiden Maler Protogenes und 
Appelles heißen. 



6 7

Einer sieht dem anderen dabei zu, wie er quer über seine Leinwand 
eine dünne, horizontale Linie zieht, unter die er eine zweite Linie 
setzt, die noch eine Spur dünner ist. Die Leinwände stapeln sich, 
jeweils mit zwei Linien bedacht, die mitsamt ihren Abständen im-
mer dünner werden. Zuletzt bleibt nur noch eine Linie übrig, dünn 
wie ein Haar. Genauer betrachtet besteht sie jedoch aus zwei. Der 
Gewinner hat es zustande gebracht, in die Linie des anderen eine 
zweite zu setzen, so hauchdünn, dass sie darin verschwunden ist.

Was ich an dieser Fortsetzung so schätze und interessant finde, ist in 
zwei Sätzen gesagt. Erstens wird mit offenen Karten gespielt – unter 
Ausschluss des Publikums, das im Atelier der beiden Maler nichts 
zu suchen hat. Zweitens geht es beim wiederholten Ziehen und Ver-
gleichen der Linien um eine Art der Abstraktion, mit der sich die 
Tätigkeit des Malens und des Schreibens vergleichen, wenn nicht 
sogar gleichsetzen lässt. 

Der Wettbewerb findet an den entgegengesetzten Eckpunkten 
statt, denen sich die illusionistische Malerei zuordnen lässt, das 
Trompe-l’œil oder die „Augentäuschung“, und die nicht-illusionis-
tische, die gegenstandslose oder abstrakte, auch „konkret“ genannte 
Malerei. Wenn man zwischen diesen beiden Extremen eine Linie 
zieht, kann man ziemlich genau auf der halben Strecke The Line of 
Beauty von William Hogarth eintragen. Dabei handelt es sich um ein 

Kalligramm, eine gewellte Linie in Form des Buchstabens „S“, aus 
der sich nach Ansicht des Malers jede figurative Darstellung zusam-
mensetzt oder zumindest zusammensetzen lässt. Das Kalligramm 
sollte sich darüber hinaus auch der Ästhetik im allgemeinen Sinn 
gewöhnlicher Wahrnehmung erschließen, sofern man nur, wie es 
Hogarth verlangt, dazu in der Lage ist, die Dinge „mit eigenen Au
gen zu sehen“. Sein aufklärender oder „aufklärerischer“ und doch 
so absurde Aufruf – to see with your own eyes – lässt sich als Parallele 
zum Schreiben und Malen verstehen. Nach Ansicht Hogarths sollte 
das gleichfalls „mit eigener Hand“ ausgeführt werden, ohne Rück-
sicht auf die kritischen Kommentare der Kennerschaft zu nehmen.

III
Angenommen, man schnappt irgendwo den folgenden Satz auf: 
„Die Traube ist grün, kugelrund und süß.“ Diese wenigen Worte 
ergeben so etwas wie ein Bild. Man hört oder liest sie nebenbei, und 
schon könnte man glauben, die Rede wäre von einer Traube, die 
grün ist, kugelrund und süß. Nun stellt sich die Frage: Weshalb soll-
te man sich darin nicht genauso täuschen wie in einem kunstvoll 
gemalten Trompe-l’œil? Das zweideutige Wort „darin“ verrät schon 
das ganze Problem, dem ich im Folgenden ein Stück weit nachzu
gehen versuche. 

Das Traubenbild, wie es dem antiken Maler Zeuxis zugeschrieben 
wird, scheint der Ort der Täuschung selbst zu sein. Der Vogel, der 
angeblich dem Irrtum verfällt, indem er herbeifliegt und an einer 
der gemalten Trauben pickt, pickt an dem Gemälde, welches her-
nach auch die Spuren des Gepicktwerdens zur Schau stellt. 

Im Gegensatz dazu ist der zitierte Satz nicht der geeignete Ort, an 
dem eine ähnliche Täuschung stattfinden könnte. Weder die ge-
sprochenen noch die geschriebenen Worte weisen die bezeichnende 
Ähnlichkeit auf, die einen Vogel oder jemanden wie mich in die 
Irre führen könnte. Es ist vielleicht nicht ganz unbedeutend, dass 
ich mich mit dem Vogel in einen Topf werfen kann,* und zwar in 

	 *	Auch mit Käfern und Wespen. Der Skarabäus hält den kugelförmigen Samen, 
den er herumrollt und verteilt, für eine seiner Mistkugeln, und die Wespe hält 
die Blüte einer Orchidee für eine Partnerin, die sie folglich begatten möchte 
(was erstaunlicherweise, wie jüngst erforscht, zur Zufriedenheit aller Beteilig-



8 9

der Hinsicht, die unsere Wahrnehmung der „bezeichnenden Ähn-
lichkeit“ betrifft. Die Gemeinsamkeit umfasst darüber hinaus auch 
unsere Ähnlichkeitsreaktionen. So wie er auf die gemalten Trauben 
hinfliegt und pickt, bin auch ich versucht, die Hand danach auszu-
strecken. Der nötige Appetit wäre jedenfalls vorhanden, sobald ich 
nur daran denke.*

Die Frage war, weshalb man die täuschende Wirkung eines Trau-
benbildes einem Trauben-Satz wie den, den ich zitiert habe, von 
vornherein absprechen sollte.** Dafür sorgt bekanntlich die konven-
tionelle Natur der Worte, die weder in geschriebener noch in ge-
sprochener Form irgendeine Ähnlichkeit mit den Dingen aufwei-
sen, die sie bezeichnen. Mit dieser Antwort muss man sich jedoch, 
wie Platons Kratylos zeigt, nicht zufrieden geben. 

Der hartnäckige Versucht, die bezeichnende Ähnlichkeit der Ab-
bilder auch für sprachliche Zeichen zu reklamieren, richtete sich 
vor allem gegen den konventionellen Akt der Namensgebung. Her-
mogenes, der Konventionalist und Kontrahent von Kratylos, macht 
sich nicht nur für die „Arbitrarität“ der Worte stark, sondern für 
die Polis als den Ort, an dem die Konventionen beschlossen und 
überwacht werden; Verstöße werden öffentlich sanktioniert. Folg-
lich führt das mimologische Vorhaben, wie Platon am Ende seines 
Dialogs zeigt, zum Ausschluss aus der Polis, das heißt zur Exkom-
munikation und zum Exil.

ten auch gelingt). Alles das und weit mehr, was ganze Bände füllen würde, 
geschieht aufgrund einer Ähnlichkeit, die ich, ob ich will oder nicht, mit die-
sen Lebewesen teilen muss. So fremd wir uns ansonsten sein mögen: es kann 
geschehen, dass ich beim Sammeln jenes Baumsamens irrtümlich dem Skara-
bäus eine seiner Mistkugeln wegnehme, oder dass ich die Nase irrtümlich an 
die Wespe halte, statt an die Orchidee, der sie ähnlich sieht.

	 *	Wie es der Zufall will, habe ich soeben im Radio die Meldung gehört, dass das 
Bild eines Niesenden für eine verstärkte Immunreaktion sorgt. Dem Gehirn 
ist es offenbar egal, ob es einem Nieser oder einem Nieserbild gegenüber 
steht. Es sorgt in beiden Fällen dafür, dass die nötigen Abwehrstoffe produ-
ziert werden. In diesem Kontext stellt sich die Frage, weshalb die wiederholte 
Äußerung eines Wortes wie „Niesen“ nicht dasselbe leisten sollte. 

	 **	„Können wir nicht erwarten, dass es auch in Worten eine andere ähnliche 
Kunst gebe“ wie in der Malerei, ein „Trugbild aus Worten“, „gesprochene 
Schattenbilder“? (Platon, Sophistes. Frankfurt am Main 2007, 67f.)

Was hatte Kratylos bloß angestellt? Zu den „eigenen Augen“ und 
den „eigenen Händen“ hat er die „eigenen Worte“ hinzugefügt. 
Nach der mimologischen Ansicht, die Kratylos vertritt, sind die 
Worte nicht darum „richtig“, weil sie mit den Worten anderer Per-
sonen übereinstimmen, sondern weil sie mit den Dingen überein-
stimmen, die sie bezeichnen. In der Dramaturgie Platons steckt im 
mimologischen Impuls zugleich ein Impuls gegen das politische 
Gebilde, gegen seinen „Staat“; die sprachlichen Konventionen ma-
chen die „Person“ zu jener öffentlichen Instanz, durch die der Ein-
klang hindurchklingen soll, den Platon für den Zusammenhalt ei-
nes Gemeinwesens für notwendig erachtet. Kratylos ersetzt die 
wechselseitig geregelte Mimesis durch die Mimesis im Verhältnis zu 
den einzelnen Dingen, womit er sich vereinzelt und von seiner eige-
nen Sprachgemeinschaft selbst ausschließt.

IV
Um eine Antwort auf die Frage zu finden, weshalb man sich in ei-
nem Satz wie dem anfangs zitierten nicht ebenso täuschen sollte wie 
in einem Trompe-l’œil, möchte ich nur einmal annehmen, dass es 
tatsächlich ein Land namens „Kratylien“ gibt.* Ins Exil verbannt, 
konnte sich der mimologische Ehrgeiz des Gründungsvaters derart 
entfalten, dass einer sprachlichen Täuschung in der Art des Trompe-
l’œil nichts im Wege steht.

Die Frage, die ich mir als Einreisender stelle – wie sieht ein illu
sionistischer Satz aus, der meinem Satz „Die Traube ist grün etc.“ 
entspricht? – findet eine einfache Antwort. In seiner mimetisch per-
fekten Ausführung ist der Satz nichts anderes als eine hauchdünne 
Linie, die anstelle der Worte eine Reihe von Leerstellen in sich 
birgt. In gesprochener Form wäre er vielleicht der letzte noch hör-
bare Oberton, der in jedem Wort mitschwingt, doch ich beschränke 
mich hier auf die Schrift. 

Das Argument, mit dem diese Abstraktion zu verstehen ist, ist 
gleichfalls recht einfach. Das erste Zeichen bildet die Traube ab, die 
weder eine Farbe hat, noch eine Form oder einen Geschmack. All 

	 *	Vgl. Gérard Genette, Mimologiken. Reise nach Kratylien. Frankfurt am Main 
2001. 



10 11

das wird der Traube erst an zweiter und dritter Stelle zugeschrieben 
(oder zugesprochen). Die Farbe ist ebenso gegenstandslos wie die 
Form. In welcher Weise „grün“ auch immer notiert wird, es ist eine 
Farbe, wie sie nirgends zu sehen ist (auch nicht „in der Vorstel-
lung“). Und letztlich schmeckt auch „süß“ nach nichts, da die abge-
bildete Süße mit nichts anderem zu vergleichen ist. 

Dem wird man entgegenhalten, dass die mimetisch perfekte 
Ausführung des Satzes kein Syntagma wäre, sondern ein Ideo-
gramm, das den Sinn des Satzes in einem Blick zusammenfasst. Das 
wäre vermutlich nichts anderes als das Traubenbild, in dem sich 
auch der Vogel täuschen könnte. Aber gleich, wie das Ideogramm 
aussieht, es wäre jedenfalls weit davon entfernt, so etwas wie eine 
Sprache wiederzugeben. Mein Trauben-Satz lässt sich zum Beispiel 
leicht in die Form der Vergangenheit transformieren: „Die Traube 
war grün etc.“. Wie sollte es möglich sein, die Vergangenheit derart 
abzubilden, dass man irrtümlich glauben könnte, in der Vergangen
heit zu leben? Indirekt wirft dieses Problem ein Schlaglicht auf die 
Vorstellungskraft selbst. Ich stelle mir so lebhaft wie nur möglich 
eine Traube vor, die grün ist und so weiter. In derselben Weise kann 
ich mir jedoch kein Bild von der Vergangenheit dieser Traube ma-
chen. Ich weiß nicht, wie es jemand anderen geht, aber ich stelle mir 
trotz der zeitlichen Differenz den einen Satz in derselben Weise vor 
wie den anderen, mit dem Unterschied, dass ich mir beim anderen 
die Vergangenheit hinzudenken muss, ohne ein Bild von ihr zu ha-
ben. 

In dem Zusammenhang muss ich nun doch auch die räumliche 
Dimension erwähnen. Wie groß muss ein Schriftzeichen sein, um in 
täuschender Weise ein Wort wie „Erde“ abzubilden? „Die Erde ist 
rund“ – es ist kein Zufall, dass es zu dieser Legende bislang kein 
Trompe-l’œil gegeben hat. Aber auch nicht zu der weniger an-
spruchsvollen Bildunterschrift, nach der die Traube, die ich gerade 
esse, grün war. 

Der Ausflug sollte zeigen, dass Vorstellungen nicht in der Art von 
Worten zu einem satzartigen Gebilde aneinandergereiht werden. 
Umgekehrt werden Worte wie „Die Traube ist grün etc.“ aneinan-
dergereiht, ohne dass sie Hand in Hand von einer Vorstellung be-
gleitet werden. Hegel erklärte das sprachliche Zeichen bekanntlich 
darum „für etwas Großes“, weil es die Bildlichkeit der Anschauun-

gen und Vorstellungen hinter sich lässt.* Eine Ausnahme bildet der 
Fall, in dem ich mich in einem sprachlichen Zeichen irrte und mei-
nen Irrtum bemerke. Sobald ich dahinter komme, dass der Satz 
„Die Traube ist grün etc.“ nicht bedeutet, dass die Traube grün ist etc., 
komme ich auf seine Bildlichkeit zurück. Denn es ist nur verständ-
lich, dass ich in diesem Fall auch wissen möchte, was hier zum Bei-
spiel unter „Traube“ zu verstehen ist. Auf diesen oder einen ähnli-
chen Zusammenhang spielt wohl die ehrwürdige Wendung an, nach 
welcher der Begriff „auf Anschauung tendiert und angewiesen 
bleibt“.**

V
Wenn Sprache und Bilder nicht so leicht über einen Kamm zu sche-
ren sind, fragt es sich, in welchem Sinn die anfangs zitierten Worte 
„Die Traube ist grün, kugelrund und süß“ ein Bild ergeben. Man 
kann sich die Traube lebhaft vorstellen, vorausgesetzt, dass man die 
Worte irgendwie versteht, gleich ob richtig oder falsch. Darin unter-
scheiden wir uns, ich meine den Vogel und mich. Zugleich unter-
scheidet sich darin auch der sprachliche Irrtum von der bildlichen 
„Augentäuschung“. Falls ich mich im Satz täusche, habe ich ihn 
falsch verstanden. Das Traubenbild von Zeuxis hingegen haben wir, 
der Vogel und ich, nicht falsch verstanden. Wenn wir in unserem 
Irrtum glauben, eine Traube zu sehen, so geschieht das ganz im 
Sinn der kunstgeschichtlichen Kategorie der „Augentäuschung“. 
Dabei haben wir jedoch irgendetwas übersehen. Wir haben, wie es 
heißt, das Bild nicht als Bild gesehen. Ein Bild als das zu sehen, was 
es ist, ein Bild als Bild, das wäre unsere Aufgabe, die jedoch so unge-
heuerlich ist, dass wir leicht daran scheitern – ich natürlich leichter 
als der Vogel. 

Eine Annäherung an die Lösung dieser Aufgabe ist schon ge-
macht: Der Vogel pickt am Gemälde statt an der Traube. Aufgrund 
der Ähnlichkeit sieht es ganz nach einer Verwechslung aus. Diese 
könnte auch zwei Trauben betreffen, zwei Traubenbilder oder eine 

	 *	Vgl. Paul de Man, Zeichen und Symbol in Hegels Ästhetik. In ders.: Die Ideologie des 
Ästhetischen. Frankfurt am Main 1993, 45.

	 **	Vgl. Hans Blumenberg, Ausblick auf eine Theorie der Unbegrifflichkeit. In ders.: 
Ästhetische und metaphorologische Schriften. Frankfurt am Main 2001, 201.



12 13

Traube und eine Murmel. Zur Verwechslung muss ein Unterschied 
hinzukommen, der das abbildende Verhältnis betrifft. Er macht das 
eine zum Bild und das andere zu dem, was es abbildet. Dieser Unter
schied verbirgt sich in der Zweideutigkeit der gemalten Traube. Sie ist 
an Ort und Stelle des Gemäldes zu sehen, das Zeuxis gemalt hat. 
Zugleich ist sie an einem anderen Ort. 

Der andere Ort ist indessen wieder ein Ort, der den Bildern und 
den Worten gemeinsam ist. Er ist ein anderer, weil sie an der Stelle, 
an der sie vorkommen, auf ihn als den Ort verweisen, an dem die 
Traube vorkommt. Man muss sich also nur auf die Suche machen, 
um sie zu finden. Für den fraglichen Ort fehlt es nicht an den nöti-
gen Bezeichnungen: Referenz oder Sujet, Signatum oder Sinn. Wie-
so, möchte ich an dieser Stelle fragen, ist es dann so aussichtslos, die 
Traube ausfindig zu machen, auf welche mein anfangs zitierter 
Trauben-Satz verweist? Man kann nicht einmal sagen, ob es sich bei 
der gesuchten Traube um einen „äußeren“ oder „inneren“ Gegen-
stand handelt, nicht einmal, ob es sich überhaupt um ein Ding han-
delt, sei es nun ein wirkliches oder nicht-wirkliches, fiktives Ding.

Die Antwort ist weder neu noch besonders originell. Worte oder 
Bilder, wie man sie hier und da aufschnappt, verweisen auf gar 
nichts. Besser gesagt, sie verweisen nicht. „Verweisen“ bezeichnet 
eine Handlung des Verweisens, die eingebettet ist in einen Gebrauch 
von Zeichen, ohne den es weder Worte noch Bilder gibt. Sowie man 
sie aufschnappt und zu verstehen glaubt, unterstellt man schon ei-
nen derartigen Gebrauch. Durch den permanenten Umgang ge-
schult, geschieht es wie aus einem Reflex, dass sie zum Beispiel auf 
eine Traube verweisen, auch wenn man mit dieser Unterstellung 
von der Situation, in der sie tatsächlich darauf verweisen, weit ent-
fernt ist. Das Verweisen verweist zurück auf eine Situation der „Na-
mensgebung“, der Benennung oder Bezeichnung, im Fall des Trau-
benbildes von Zeuxis auf die Situation, in der er es gemalt hat. Alles, 
was für mich hier und jetzt daraus folgt, ist blanke Spekulation. 

Nur um ein paar Möglichkeiten aufzuzählen: Es könnte sein, dass 
Zeuxis eine Traube „nach der Natur“ abgebildet hat, oder dass er 
ein Traubenbild kopiert oder auch variiert hat. Womöglich hat er 
Trauben „aus dem Gedächtnis“ gemalt, wobei sich die Spurensuche 
irgendwie verlieren dürfte. Da eins das andere nicht ausschließt, ist 
es wahrscheinlich so, dass eine Kombination aus diesen und noch 

mehr Möglichkeiten am Werk ist. Zeuxis hat zum Beispiel eine Fin-
gerübung gemacht, in der die Trauben kaum von Bedeutung sind. 
Sie könnten sich auch als glücklicher Zufall erweisen, doch ich 
möchte hier nicht weiter phantasieren. 

Als Zaungast der Szene wäre ich schon in einer besseren Lage, den 
anderen Ort zu bestimmen, an dem sich die gemalten Trauben be-
finden. Noch besser wäre eine Unterhaltung mit Zeuxis in der Si
tuation, in der das Gemälde entsteht und in der wir zudem auch 
Worte wie „Traube“, „grün“ oder „kugelrund“ austauschen würden. 
Und warum nicht auch „süß“? „Die Traube ist sauer, die male ich 
nicht.“ Es ist nicht so ungewöhnlich, dass der Maler sein Sujet auf 
Herz und Nieren prüft, oder ein wenig davon kostet, bevor er sich 
daran macht, es zu malen. 

Während ich den Maler noch für seinen Appetit bewundere, be-
merke ich den Vogel. Er sieht und hört uns aufmerksam als ein 
Dritter zu, und sowie das Traubenbild fertig ist, täuscht er sich trotz-
dem. Ich verstehe seinen Irrtum, doch es fällt mir nicht ein, ihn 
selbst zu begehen. Zeuxis hätte sich in dem gemalten Vorhang 
gleichfalls nicht getäuscht, wenn er beim Malen dabei gewesen wäre. 
Die Nicht-Täuschung hätte der ästhetischen Kategorie der „Augen-
täuschung“ dennoch keinen Abbruch getan. Beide Bilder wären 
nach wie vor illusionistische Gemälde, wie sie gewiss in einem 
umfassenden Katalog zum Trompe-l’œil aufgenommen werden 
sollten. Die Bezeichnung hat einen figurativen Sinn: Man bezeich-
net etwas als Täuschung, auch wenn man sich nicht darin täuscht.

VI
Nachdem ein Dialog der hier skizzierten Art aus diversen Gründen 
meist ausgeschlossen ist, hat man in der für die theoretische Be-
trachtung der Bilder zuständigen Disziplin, der Bildwissenschaft, 
auf die Handlung des Verweisens weitgehend verzichtet. Die „ge-
malte Traube“ ist, wie es heißt, das Bildobjekt, und als solches ist es 
„ein Fiktum“.* Wenn das der „andere Ort“ wäre, an dem sich die 
Traube befindet, dann wäre unsere Täuschung nichts anderes als 

	 *	Vgl. Lambert Wiesing, Von der Fiktionalität der Bilder zur Illusion der digitalen 
Fotografie. In: Frauke Berndt, Jan-Noël Thon (Hg.), Bildmedien. Materialität – 
Semiotik – Ästhetik. Berlin/Boston 2023, 135f. 



14 15

die Verwechslung von Fiktion und Wirklichkeit. Wie der Vogel dazu 
imstande sein soll, sei einmal dahin gestellt. Ich möchte auch nicht 
auf der sprachlichen Parallele meines Trauben-Satzes herumreiten, 
dem man ebenso ein fiktionales Satz-Objekt zuschreiben könnte (et
wa in Form einer „Proposition“). Für dessen fiktionalen Status wäre 
es gleichfalls unerheblich, ob man mit dem Satz zusätzlich auf eine 
Traube verweist, wie ich sie gestern im Supermarkt gesehen habe.

Die Kunst des Trompe-l’œil bringt als die Täuschung, als die sie 
nur einmal erzählt oder vorgestellt wird, den Nachteil mit sich, dass 
man von einer Ansammlung fertiger Artefakte ausgeht. Für die Be-
stimmung des „anderen Orts“, um den es hier immer noch geht, 
bietet sich dann ein Bereich jenseits der Artefakte an, den man re-
lativ lieblos und pauschal als Wirklichkeit oder Nicht-Wirklichkeit 
bezeichnet, als „Faktum“ oder „Fiktum“. Wenn man sich ein wenig 
in die Bildwissenschaft vertieft oder zum Beispiel den etwas un-
handlichen Katalog zur Ausstellung „Lust der Täuschung“ durch
blättert,* dann gewinnt man den Eindruck, dass die Illusion oder 
Augentäuschung immer nur eine Täuschung in der einen Richtung 
ist, in der man den Schein (eine Erscheinungsweise) mit dem Sein ver-
wechselt. Die Irreführung geht stets, wie es scheint, in der Richtung 
vor sich, die von einem Traubenbild zu etwas führt, das eine Traube 
und kein Bild einer Traube ist. Was die Traube als Sujet oder Refe-
rent mit der Traube als Fiktum gemeinsam hat, ist, dass das eine wie 
auch das andere etwas ist, das für gewöhnlich aus einem Rebstock 
herauswächst, nicht aus einem Traubenbild, wie es im Atelier oder 
im Katalog einer Ausstellung zum Trompe-l’œil zu finden ist.

Damit fällt die umgekehrte Richtung, in der man das Sein mit dem 
Schein verwechseln könnte, unter den Tisch. Das wird der Illusion 
und vermutlich auch der Kunst nicht ganz gerecht. Wenn ich in der 
Galerie oder im Museum zum Beispiel auf einem Podest fein säu-
berlich drapiert eine Traube sehe, dann glaube ich vielleicht zu-
recht, dass es sich um ein Bildnis handelt, ein Artefakt. Dabei ist die 
Traube ein ausgefuchstes Trompe-l’œil, das heißt in dem Fall, eine 

	 *	Andreas Beitin, Roger Diederen (Hg.), Die Lust der Täuschung. Von antiker 
Kunst bis zur Virtual Reality. München 2018. Auf Seite 74 befindet sich eine Il-
lustration zur Legende von Zeuxis und Parrhasios von Gerard de Jode aus dem 
Jahr 1613. Ich habe mir erlaubt, daraus die Taube zu entwenden, die an der 
Banderole mit der Aufschrift „TRAUBE“ pickt. 

gewöhnliche Traube vom Supermarkt. Wenn hier wieder der Vogel 
kommt und pickt, dann irrte ich, wenn ich glaubte, er irrte sich. 

VII
Für den figurativen Sinn der Bezeichnung von etwas als Täuschung 
oder „Illusion“ ist die Umkehrbarkeit der Richtung, in der man sich 
täuschen kann, eine gewisse Notwendigkeit. Das möchte ich an dem 
oft zitierten Beispiel von der Puppe zeigen, von der Husserl folgen-
des sagt: 

Eine Wachsfigur im Wachsfigurenkabinett (Vollkommenheit der 
Ausführung zunächst vorausgesetzt) ist eine Illusion.* 

Auch wenn ich mich gegenwärtig in keiner Puppe täusche, sehe ich 
ein, dass ich mich gleich Husserl darin täuschen könnte: auch ich 
könnte sie für ein Mädchen halten. Das deutet darauf hin, dass ich 
umgekehrt ein Mädchen für eine Puppe halten könnte. Das wäre 
mehr als nur verständlich, wenn es zum Beispiel im Wachsfiguren-
kabinett, wo Husserls „Illusion“ zur Geltung kommt, regungslos in 
einer Reihe mit den Figuren steht. In dem Fall wäre nicht die eine 
oder andere Puppe eine Illusion, sondern das Mädchen selbst.

Zu dem zitierten Satz über die Illusion der Puppe gesellt sich als 
Pendant der folgende Satz über das Bild: 

Das Bild is t keine Illusion.

Das hat „Husserl“ also gleichfalls gesagt:** Wenn man sich „darin“ 
täuscht, dann sieht man das Bild nicht als Bild. Diese Interpretation 
hat gewiss etwas für sich; zum Begriff des Bildes trägt sie jedoch 
nichts bei. „Das Mädchen ist keine Illusion“, oder aber auch „die 

	 *	Edmund Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein. Hamburg 2006, 187.
	 **	Ebd. 186f. Der zitierte Bild-Satz ist gesperrt gedruckt; er dient als Zwischen

titel für die folgenden Absätze, also auch für den vorhin zitierten Puppen-Satz. 
Mein Gebrauch der beiden Zitate bezieht sich auf den in der Täuschungs
literatur gängigen Gebrauch dieser beiden Zitate, nicht darauf, was Husserl in 
seiner Untersuchung des Bildbewusstseins sagt. „Husserl“ ist hier nur der 
Name einer Figur, wie sie oft in der Literatur „nach“ oder „über“ Husserl und 
keinesfalls in Husserls Texten selbst herumgeistert.



16 17

Puppe ist keine Illusion“. Nichts betrachtet man als das, was es ist, 
vorausgesetzt, dass man sich darin täuscht. 

Der figurative Sinn der Bezeichnung von etwas als Illusion in
volviert die Umkehrbarkeit sowie auch die Versetzung in die Lage 
einer Person, die sich „darin“ täuscht. In dieser Hinsicht ähnelt die 
„Augentäuschung“ der „Augenweide“. Man könnte sich daran nicht 
sattsehen, vorausgesetzt, man fände Geschmack daran. Und man 
findet tatsächlich Geschmack daran, indem man sich an die Stelle 
einer Person versetzt, die es genießt, die sich täuscht oder die es ge-
nießt, sich zu täuschen. Dabei sieht man offenkundig davon ab, es 
„mit eigenen Augen“ zu tun. Die Figur erheischt mit der Selbst
versetzung eine Stellvertretung, die gerade nicht verlangt, die Din-
ge selbst zu sehen, zu bezeichnen oder irgendwie sonst zu handeln. 

VIII
Husserl täuschte sich in einer Puppe, als er eines der Panoramen 
besuchte, die seinerzeit in Mode waren. Er hätte sich darin nicht 
getäuscht, wenn sie nicht auf der falschen Seite gestanden wäre. Sie 
war auf der Seite aufgestellt, auf der sich auch Husserl befand: dies-
seits der Absperrung, die das Publikum von den Schauobjekten 
trennt. Zudem blätterte die Puppe in demselben Katalog, in dem 
auch Husserl blätterte, um Auskunft über die ausgestellten Puppen 
zu erhalten.* 

Die zwei Bereiche, vor und hinter der Absperrung, könnten als 
Metapher für die zwei Orte gelesen werden, auf die das doppeldeu-
tige Wort „darin“ in der Wendung anspielt, man habe sich darin 
getäuscht – in einer Puppe, einem Mädchen, einer gemalten Traube 
oder in einem Wort. Wenn man sich „darin“ täuscht, vertauscht man 
ein Element des einen Bereichs mit dem des anderen. Der eine Be-
reich ist der des Publikums, an dem die Welt als Schauspiel vorüber-
zieht. Der andere ist der Bereich der Handlung – mit der sich ein 
Mädchen zum Beispiel in das Panorama hineinschmuggelt oder mit 
der eine Puppe herausgeschmuggelt wird, oder der Handlung, mit 
der ein täuschendes Bild verfertigt oder das eine und andere irre-
führende Wort hervorgebracht wird.

	 *	Vgl. Hans Blumenberg, Realität und Realismus. Frankfurt am Main 2020, 121f.

Im Folgenden möchte ich über einen Abstecher zu Austins Modell 
von „Muster und Exemplar“ zeigen,* dass man Husserls Problem 
nicht gerecht wird, wenn man von ihm nur die Trias Bildträger, Bild-
objekt und Sujet übernimmt. Sie entspricht der allgemeinen Trias Si-
gnifikant, Signifikat und Referent. Für eine simple Handlung des Ver-
weisens komme ich mit den beiden äußeren Termini aus. Es gibt 
etwas, auf das ich mit dem Wort „Traube“ hinweise. Aller Skepsis 
zum Trotz ist es erstaunlich, wie leicht eine sprachliche Artikulation 
dieser Handlung in Form des Satzes „Dies ist eine Traube“ zu ver-
stehen ist. Mit „dies“ zeige ich wie ein Pfeil auf den Referenten, und 
mit „ist eine Traube“ verknüpfe ich ihn mit dem Signifikanten „Trau
be“. Ich hänge ihm, bildlich gesprochen, ein Namensschild um,** 
nicht um ihn zu taufen oder anders zu benennen als andere, son-
dern um einen Akt der Benennung zu wiederholen, der an diesem 
Referenten womöglich noch nie ausgeführt worden ist.

Im Fall des banalen Irrtums, in dem der Referent eine Murmel 
ist, ist der Signifikant „Traube“ falsch, wofür es zwei mögliche Grün-
de gibt: der eine betrifft die Wörter, der andere die Dinge. Es kann 
sein, dass ich die Murmel irrtümlich als „Traube“ bezeichnete, was 
missverständlich ist. Ich sollte sie „Murmel“ nennen, so wie die an-
deren Menschen auch, für die ich meine sprachliche Handlung 
schließlich ausgeführt habe. Ich könnte es mir ausnahmsweise auch 
selbst sagen, etwa in der beschaulichen Situation, in der ich eine 
Sammlung anlege, oder umgekehrt in einer eher verstörenden, be-
unruhigenden Situation, doch das steht auf einem andern Blatt.

Diesem Irrtum liegt eine Fehlbenennung zugrunde, die in gewis-
ser Hinsicht einem „Versprecher“ gleicht. Meine fehlerhafte Benen-
nung geht darüber hinaus zurück auf die Situation einer eigenwilli-
gen Namensgebung meinerseits. Ich dachte von der Murmel, man 
würde sie „Traube“ nennen, ein Fall von Idiosynkrasie, den ich mir 
damit erkläre, dass mein als „Traube“ etikettiertes Musterexemplar 
eine Murmel ist. Von dieser Situation aus gesehen hatte ich mich 

	 *	John Langshaw Austin, Wie man spricht. Ein paar simple Verfahren. In ders.: Ge-
sammelte philosophische Aufsätze. Stuttgart 1986.

	 **	„Es wird sich oft nützlich erweisen, wenn wir uns beim Philosophieren sagen: 
Etwas benennen, das ist etwas Ähnliches, wie einem Ding ein Namenstäfelchen 
anheften.“ (Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen. In ders: Trac-
tatus logico-philosophicus, Werkausgabe Band 1. Frankfurt am Main 1984, 244.)



18 19

nicht getäuscht, als ich eine gleichartige Murmel als „Traube“ be-
zeichnete. Ich führte mich damit nicht selbst in die Irre, sondern 
meine Zuhörerinnen und Zuhörer; indirekt also auch mich selbst, 
wenn ich dachte, sie würden mich richtig verstehen. 

Zweitens kann es sein, dass ich die Murmel irrtümlich für eine 
Traube halte. Mein Fehler liegt in diesem Fall in der Wahrnehmung, 
nicht in der Benennung: ich vergreife mich in den Dingen, nicht in 
den Wörtern. Denn die Murmel ist keine Traube, auch wenn sie ihr 
in der einen oder anderen Hinsicht ähnlich ist. Die Ähnlichkeit 
macht meinen Irrtum verständlich, auch wenn sie ihn nicht ent-
schuldigt. In der Benennung der Dinge bin ich mit den anderen, 
mit denen ich mich austauschen möchte, d’accord, nicht jedoch in 
der Wahrnehmung. Der zweite Irrtum verhält sich zum ersten gera-
dezu spiegelverkehrt. Um dahinter zu kommen, in welcher Art und 
Weise ich mich täusche, brauche ich den Austausch mit den ande-
ren; auf mich allein gestellt hätte ich keine Chance, den einen oder 
anderen Irrtum als Irrtum zu erkennen.*

Das erinnert nicht umsonst an die Situation, in der ich mit Zeuxis 
in einen Dialog treten muss, um herauszufinden, was er gemalt hat. 
Es könnte sein, dass er Murmeln anstelle von Trauben gemalt hat, 
und dass der Vogel sich doppelt täuscht oder gar nicht. Womöglich 
hatte er nur Lust auf etwas Rundes und Grünes, das ein wenig 
schimmert wie die polierten Murmeln aus Lehm oder Glas, die auch 
die Kinder ab und zu in den Mund stecken. Nicht in jeder Situation 
ist die Bezeichnung einer Murmel als „Traube“ oder einer Traube 
als „Murmel“ ein Fehler. Wenn es zum Beispiel mehr um die Größe, 
die Form oder die Farbe geht, um das halbdurchsichtige Schim-
mern des Lichts oder um einen Glanzpunkt, dann kann man, ohne 
sich oder sonst jemanden zu täuschen, anstelle der Traube eine 
Murmel nehmen oder umgekehrt, eine Traube anstelle einer Mur-
mel. Die Substitution des einen durch das andere ist beim Malen 
ebenso verständlich wie beim Einkaufen. Ich ziehe die Murmel aus 
der Hosentasche und sage: „eine solche Traube will ich haben“. Es 

	 *	Im Alleingang würde der eine Irrtum den anderen „neutralisieren“, wie John 
Austin sagt: „Es ist klar, dass ein Irrtum und eine Idiosynkrasie, wenn man sie 
miteinander kombiniert, einander neutralisieren können“. (Austin 1986, 181.) 
Der monologisch ausgeführte, einsame Sprechakt wäre, glaube ich, so ein 
Fall, in dem dergleichen tatsächlich geschieht. 

wäre in dieser Situation kein Wunder, wenn man mich richtig ver-
steht.* 

Der mittlere Terminus „Signifikat“ oder „Bildobjekt“ ist ein Aus-
druck der Verlegenheit. Er partizipiert an beiden Irrtümern glei-
chermaßen, indem er ebenso Anteil an der Benennung wie auch an 
der Wahrnehmung der Dinge hat. Darum ist er auch der ideale 
Platzhalter für eine Situation, in der die Zweideutigkeit des Irrtums 
aufzulösen wäre. 

IX
Als ungeübter und auch ungeduldiger Leser von Husserls Vorlesun-
gen über das Bildbewusstsein stelle ich im Folgenden nur Vermu-
tungen an. Ich vermute also, dass Husserl in dem oft zitierten Ka
pitel zur Lehre vom Bildbewusstsein und Fiktumbewusstsein weit davon 
entfernt war, die erwähnte Trias als brauchbares Ergebnis seiner 
Untersuchungen zu präsentieren. Vermutlich war das auch gar nicht 
seine Absicht. Kaum zu fassen ist für mich die vielfältige Rolle, die 
er dem Bild-Träger zuschreibt, für den er so verschiedene Bezeich-
nungen parat hat wie „Substrat“, „Bild-Ding“ oder auch „Erreger“. 
Dieser spielt nach meiner Lesart die Hauptrolle, als „berufener“ 
und „unberufener“ Erreger die entscheidende Doppelrolle, wenn es 
Husserl darum geht, den Begriff des Bildes von dem der Illusion 
zu unterscheiden, die er als falsche Einstimmigkeit des Gegenstands
bewusstseins definiert. 

Die Widerstimmigkeit des Irrtums macht sich bemerkbar, sobald 
man ihn entdeckt und die Illusion als Illusion erkennt. Das Bild, 
welches zum Beispiel eine Traube abbildet, ist nur darum nicht illu-
sionär, weil es seine Widerstimmigkeit selbst zur Schau stellt. Das 

	 *	Es gibt mehr als nur eine Art, Exemplare um das Muster zu versammeln, dem 
sie ähneln sollen. Die eine Sammlung, die man unter dem Titel „Traube“ 
anlegen kann, besteht im Idealfall lediglich aus Trauben, die andere sollte 
auch Murmeln, Kaugummis und allerlei Sonstiges umfassen, was an eine 
Traube erinnert (oder sie „repräsentiert“). Die eine Sammlung lässt sich nach 
einer Klassifikation von Manfred Sommer als „ökonomisch“ bezeichnen, die 
andere als „ästhetisch“, wobei es fraglich ist, ob sich diese zwei gigantischen 
Sammlungen von Sammlungen immer so säuberlich auseinander halten las-
sen, dass jeder Irrtum ausgeschlossen ist. (Vgl. Manfred Sommer, Sammeln. 
Ein philosophischer Versuch. Frankfurt am Main 1999, 15f.)



20 21

lässt sich zunächst so verstehen, dass dem Abbild einer Traube für 
gewöhnlich einiges fehlt, um mit der abgebildeten Traube verwech-
selt zu werden. Es fehlt ihm umso mehr, desto mehr sich in der 
Betrachtung des Bildes seine Materialität bemerkbar macht. Die Wi-
derstimmigkeit, auf die es in der Betrachtung von einem Bild als 
Bild ankommt, ist nicht im Bild-Objekt zu lokalisieren, aber auch 
nicht im Bild-Träger allein. Sie ist das Ergebnis ihres „Zusammen-
spiels“, das man, nachdem es widerstimmig „in sich“ ist, wie Husserl 
sagt,* ebenso als ein Auseinanderspielen oder ein Gegeneinander-
Ausspielen betrachten kann. 

Auf sein Musterbeispiel für die Illusion, das „Panorama“, kommt 
Husserl im Zusammenhang mit dem Theater zurück. Die vorge-
spielte Gegenständlichkeit, in der sich das Bild-Bewusstsein ebenso 
verlieren könnte wie im Panorama, hebt sich im Theater schon mit 
den „Brettern“ und den „falschen Kulissen“ selbst auf

und nicht erst durch den Widerstreit mit dem Theaterraum etc. Es 
ist nicht ein Panoramabild. Dazu dienen Bretter, Kulissen, Souff-
leur etc. Sie sind notwendig, um in das Bildobjekt selbst einen Wi-
derstreit hineinzubringen, der es in sich als Fiktum erscheinen lässt. 
Zugleich trägt dazu bei die Durchdringung mit dem Bild-Ding.**

Das hier durchdringende Bild-Ding ist, wie ich meine, alles, was zur 
Störung der theatralischen Illusion beitragen kann: neben den Bret-
tern, die nur die Bretter bedeuten, die sie sind, und neben dem 
Souffleur, der dem Schauspieler den Text einsagt, gehört dazu auch 
der Schauspieler selbst, der den König Lear darstellt. Er ist sein 
berufener Erreger, es sei denn, er hat einen Aussetzer und weiß 
nicht weiter. Dann ist er der unberufene Erreger für einen König, 
dem scheinbar das Gleiche passiert. Die Durchdringung kommt 
dem Schauspieler auch zu Hilfe: Er spielt den Ball dem König zu, 
der ihn auffängt, womit der Schauspieler vom unberufenen wieder 
zum berufenen Erreger wird. 

Berufen oder unberufen – erlaubt oder nicht erlaubt: ist das die 
Frage? Welcher Norm das Bild-Ding unterworfen ist, darauf findet 
sich folgende Antwort: „es ist berufener Erreger für eine bestimmte 

	 *	Husserl 2006, 190.
	 **	Ebd.; die Kursivierung stammt von mir.

Bilderscheinung, die eben Erscheinung dieses Bildes ist. Es ist un-
berufener Erreger für andere Bilderscheinungen“.* Man kann das 
Trauben-Bild verkehrt an die Wand nageln, sodass es wie der Schau-
spieler „im Text“ hängen bleibt. Besser gesagt, die gemalten Trau-
ben hängen nicht, sondern sie stehen aufrecht, was irgendwie nicht 
erlaubt ist. Man kann sich auch eine gravierendere Manipulation 
vorstellen, etwa dass auf das Trauben-Bild geschossen wird. Ist es 
etwa nicht eine perfekt bemalte Zielscheibe? Abgesehen davon, dass 
es keine Scheibe ist, lässt es sich jedenfalls dazu benutzen, so wie 
man das Wort „Traube“ auch benutzen kann, um eine Murmel zu 
bezeichnen. 

Es gibt zwei Arten der Widerstimmigkeit. Die eine ist die „berufe-
ne“ – sie ist die „Widerstimmigkeit in sich“, die Husserl dem Bild
objekt zuschreibt, obwohl sie vom Bild-Ding durchdrungen ist, wel-
ches das Bildobjekt zur Erscheinung bringt. Die andere ist die 
„unberufene“ Widerstimmigkeit, die dem Bildobjekt äußerlich 
bleibt, wie es bei einem falsch benutzten oder falschen Bild der Fall 
ist, oder wie es bei Husserls Puppe im Panorama der Fall war. 

Die Äußerlichkeit des Widerstreits macht sie deshalb zu einem il-
lusionären Bildobjekt, weil es „ein in sich Einstimmiges ist, das 
durch die umgebende Wirklichkeit aufgehoben wird (bzw. in der 
Setzung, wo Einstimmiges mit Einstimmigen widerstreitet).“**

Für die geforderte oder berufene „Widerstimmigkeit in sich“, wel-
che durch die zweifelhafte Autonomie des Bildobjekts als „Fiktum“ 
nur noch unterstrichen wird, braucht das Bildobjekt als Substrat 
den Bildträger, die gemalte Traube braucht die bemalte Leinwand 
und die Puppe braucht das geformte Wachs, um als Puppe wahrge-
nommen zu werden. 

Ihre Widerstimmigkeit hatte Husserl in seinem Täuschungserleb-
nis übersehen. Sie hat ihn zur falschen Einstimmigkeit und somit zu 
einer „Wirklichkeitssetzung“ verleitet, die er sich selbst nicht verzei-
hen konnte; ist es doch das oberste Gebot der Phänomenologie, die-
se Setzung als „Urdoxa“ des Gegenstandsbewusstseins außer Kraft 
zu setzen und mitsamt seinem naiven Realismus durchzustreichen 
und hinter sich zu lassen.

	 *	Ebd., 192.
	 **	Ebd., 190.



22 23

X
Mit der Unterscheidung von berufener und unberufener, innerer 
und äußerer Widerstimmigkeit sind die beiden Orte diesseits und 
jenseits der Absperrung markiert, die das Publikum von den Schau-
objekten ebenso trennt wie von den Handlungen, die sie hervor-
bringen. In der professionellen Position eines Zuschauers sieht der 
Phänomenologe über die Art und Weise hinweg, in der die Arte
fakte, die er vor sich hat, hergestellt werden. Umgekehrt ignorieren 
die beiden Maler das Publikum in dem Akt, in dem sie sich mit dem 
Ziehen einer Linie dem Bildträger hingeben, ohne einen Gedanken 
an ein Bildobjekt zu verschwenden. Wenn das Publikum Wind von 
ihrer Linie bekommt, wird es seinen Ausschluss kaum bedauern. Es 
findet den dritten Akt im Vergleich mit den beiden anderen gewiss 
langweilig und uninteressant, und daraus kann man ihm keinen 
Vorwurf machen. Es ist zwar bereit, am Zustandekommen eines 
Kunstwerks mitzuwirken, aber es versteht seinen Anteil mehr als 
einen Prozess der Wertschätzung und der Interpretation, für den 
die Linie, so gekonnt sie auch gezogen sein mag, kaum einen An-
haltspunkt liefert. Sie ist das, was sie zu sein scheint: eine Linie. 
Natürlich ist auch das eine Interpretation,* aber man gelangt darin 
so leicht zur Übereinstimmung, dass es schwer fällt, darin so etwas 
wie die Kunst zu erkennen. 

Bei aller Bewunderung für die Gattung des Trompe-l’œil: Die Inter-
pretation des einen oder anderen Bildes als Traube oder Vorhang 
ist auch nicht gerade eine Meisterleistung. Was daran so bewun-
dernswert ist, ist allein der Irrtum. Dabei handelt es sich, wie ge-
sagt, um einen erzählten, figurativen Irrtum, der mit der Bezeich-
nung als Trompe-l’œil ebenso mitgeliefert wird wie mit der antiken 
Kunstgeschichte in ihren ersten beiden Akten.

Es ist eine Binsenweisheit: Die Interpretation und Wertschätzung 
eines Bild-Dings als Kunst beginnt, wenn es mit der Kunst, gedacht 

	 *	Vgl. Arthur C. Danto, Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der 
Kunst. Frankfurt am Main 1991, 191. Danto vergleicht in einem Beispiel, das 
nicht zufällig an den dritten Akt des Wettstreits erinnert, verschiedene Ge-
mälde, die je mit einer Linie bedacht sind, sodass sie sich auf den ersten Blick 
kaum voneinander unterscheiden lassen. Dabei ist die Linie bei jedem Bild 
etwas anderes: eine Schnur, eine Kante, ein Riss, eine Verbindung oder der 
Horizont. 

als dessen Verfertigung, vorbei ist.* Eigentlich trifft das auf jede 
Handlung zu. Ob sie gelungen ist und vor allem was genau gelun-
gen ist, das lässt sich erst beurteilen, nachdem sie „fertig“ und schon 
vorbei ist. Auch wenn sie mit der Absicht so übereinstimmt wie die 
eine Linie mit der anderen, in der sie verschwindet, muss die Linie 
erst einmal gezogen werden. Und wer weiß, ob das gelingt.

XI
Da ich schon einmal dabei bin, stelle ich mir die Aufgabe, die täu-
schende Ähnlichkeit des Traubenbildes von Zeuxis selbst herzustel-
len. Nach meinem Dialog mit dem Meister der illusionistischen 
Malerei, den ich offen gestanden der einschlägigen Literatur ent
nommen habe, halte ich mich dabei an die Metaphorik des Fensters. 

Ich stelle zwischen mir und der Traube ein Glas auf, von dem ich 
mir als Bildträger die Durchsichtigkeit verspreche, die ich für die 
bezeichnende Ähnlichkeit für notwendig erachte. Schritt für Schritt 
oder vielmehr Strich für Strich möchte ich nur das abbilden, was ich 
„da draußen“ sehe: Die Traube, so grün, kugelrund und süß, wie sie 
nun einmal ist. Das Abbild schwebt mir vor, bevor ich auch nur mit 
einem einzigen Pinselstrich damit angefangen habe. Endlich ist es 
soweit, und ich ziehe eine erste Linie. Dabei muss ich bemerken, 
dass die versprochene Ähnlichkeit nicht die Handlung betrifft, die 
sie hervorbringen soll. Die Bewegung der Hand, die ich mit dem 
Pinsel an der Bildfläche ausführen muss, am Glas, hat keinerlei 
Ähnlichkeit mit der Bewegung, die ich an der Traube ausführen 
müsste, um sie als Traube wahrzunehmen. Ob ich, um mir von der 
Traube ein Bild zu machen, die Bildfläche berühre, das Glas, oder 
die Traube – dazwischen liegen Welten.** 

	 *	Daran dürfte auch die Interaktivität nichts ändern, die Mitmachkunst, von 
der ich nicht weiß, ob sie heute immer noch die Rolle spielt wie vor etwa drei-
ßig Jahren. Insofern, als man an der Verfertigung tatsächlich beteiligt ist, ist 
man eine Künstlerin oder ein Künstler, der und die als solche auch genannt 
zu werden verdienen. Ansonsten bleibt man trotz Interaktivität nur ein anony-
mes Mittel, wie zum Beispiel Pinsel und Farbe, die leider auch nicht nament-
lich erwähnt werden. Ausnahmen gibt es eher in der Konzeptkunst, welche es 
bei der Anleitung belässt und auf die Ausführung des Werks verzichtet. 

	 **	Die Handlung divergiert mehr noch mit dem Knopfdruck oder dem Schrei-
ben von Nullern und Einsern, die man am einen Ende der Apparatur (dem 



24 25

Das allein sollte genügen, um auf den willkürlichen Charakter der 
Handlung aufmerksam zu machen, mit dem das Malen eines Trau-
benbilds dem Schreiben des Worts „Traube“ gleichkommt. Perfek
tion in der Ausführung vorausgesetzt: Die willkürliche Handbe
wegung ist von der gemalten Traube gleich weit entfernt wie vom 
Buchstaben „O“. Dabei kommt auch die Konventionalität nicht zu 
kurz, wenn man nur an die Anfänge denkt. Man schreibt seitenwei-
se den Buchstaben „O“ und malt zugleich eine Traube in das Heft, 
das mit den Heften anderer weitgehend übereinstimmt. Im Hin-
blick auf „richtig und falsch“ ist auch auf den konventionellen Um-
gang mit den notwendigen Utensilien, die Haltung der Stifte und so 
weiter zu achten, wie es eben beim Erlernen eines Instruments gang 
und gäbe ist. 

XII
Hogarths Kalligramm erinnert an diese Anfänge in einem Stadium, 
in dem die Kunst der Abbildung und der Erzählung, die sie illus
triert, so weit fortgeschritten ist, dass man sie vor Bewunderung 
leicht vergisst. Wie anfangs gesagt, liegt die Line of Beauty auf der 
halben Strecke zwischen den zwei Extremen, an denen der klassi-
sche Wettstreit der Kunst stattfindet (oder stattgefunden hat).* Auf 
der einen Seite beginnt mit der Linie die Kritzelei, die man „Zeich-
nen“ oder „Schreiben“ nennt. Auf der anderen Seite endet das Gan-
ze mit der „perfekten Kopie“. Falls das – die Verdopplung oder 
Beinahe-Verdopplung – mit der „Perfektion in der Ausführung“ 

digitalen „Glas“) eingeben muss, damit am anderen die bezeichnende Ähn-
lichkeit herauskommt, in der man sich in der Art des gemalten Vorhangs täu-
schen könnte. 

	 *	Das ist missverständlich. Wem sollte man den goldenen Lorbeerkranz verlei-
hen? Die Nase vorn hat, wenn man an das Stichwort „Virtual Reality“ denkt, 
scheinbar mehr die Technik als die Kunst, aber ganz gleich, es wäre komisch, 
wenn man den Gewinner aufgrund irgendeiner theoretischen Betrachtung 
ermitteln wollte. Wahrscheinlich verläuft sich der Tour de Trompe-l’œil schon 
im Sand und die Kunst zieht schon ein paar Häuser weiter. Wohin? (Voraus-
sagen dieser Art zählten zu den Lieblingsbeschäftigungen meines Lehrers Pe-
ter Weibel; ob er – „sehr gut, sehr gut, setzen“ – mit meiner Antwort einverstanden 
wäre?) Vermutlich zieht sie wieder dorthin, wo sie noch niemand als Kunst 
betrachten, würdigen oder verscherbeln kann.

gemeint ist, von der Husserl spricht, so kann das nur für ein Publi-
kum gelten, dem es der „Simulation“ und den dafür notwendigen 
Linien zum Trotz mehr um die simulierte „Sache selbst“ geht.

Zum Abschluss ziehe ich den Scheinwerfer von diesem Wettbe-
werb einmal ab und schwenke ihn auf den mittleren Bereich, um 
mich hier der Interpretation von Hogarths Kunst anzuschließen, 
nach der sie „zwischen dem Malen und dem Schreiben“ changiert,* 
und zwar en gros wie auch en détail, im Kalligramm und in der erzäh-
lerischen Illustration. Wie zum Beweis liefert der Maler eine Menge 
von Kupferstichen, in denen sich seine „Schönheitslinie S“, wie sie 
auch genannt wird, gleich doppelt abzeichnet. Einmal in der dar
gestellten Szenerie, und einmal in einer Legende, die ähnlich einer 
kartografischen Zeichenerklärung fein säuberlich daneben gesetzt 
ist. In einem direkten Vergleich kann man sehen, wie die Line of 
Beauty oft gespiegelt oder auch deformiert, zerlegt und kombiniert 
werden muss, um die nötige Gegenständlichkeit des Dargestellten 
zu erhalten.

Man täuscht sich, wenn man glaubt, dass ein Geflecht von Schön-
heitslinien zu einer schönen oder auch nur gefälligen Szenerie füh-
ren muss. Man landet mit Hogarths Kunst ebenso in einer Rumpel-
kammer der Antike wie in einem Irrenhaus oder im Gefängnis. „A 
Rake’s Progress“ ist zum Beispiel eine satirische Erzählung in acht 
Kupferstichen oder „Akten“, die mit bizarren Details und derben 
Anspielungen derart überhäuft ist, dass man leicht den Faden ver-
liert. Als Strawinsky die gleichnamige Oper komponierte, hatte er 
mit den Kupferstichen auch die Line of Beauty vor Augen, für die er 
Hogarth bewunderte. Ein Motto des Musikers, „Komponieren heißt 
Variieren“,** lässt sich nahezu direkt vom Frontispiz der Abhandlung 
ablesen, die Hogarth 1753 unter dem Titel The Analysis of Beauty*** 
veröffentlicht hat. Auf einem Sockel mit der Aufschrift „VARIETY“ 
fängt ein Prisma die Schönheitslinie „S“ ein, so als würde sie in 

	 *	Vgl. William Hogarth, Die Analyse der Schönheit. Dresden 1995. Das Zitat und 
zum Teil auch meine Darstellung der beiden Bilder „Selbstporträt mit Hund“ 
und „Das Ei des Kolumbus“ bezieht sich auf das Nachwort von Peter Bexte: 
Die Schönheit der Analyse (ebd. 212f.). 

	 **	Das Zitat bezieht sich auf ein Interview aus dem Film „A Stravinsky Portrait“ 
(1967).

	***	– mit dem Untertitel: Written with a view of fixing the fluctuating Ideas Of Taste. 



26 27

ihrem gläsernen Gehäuse nur darauf warten, durch irgendeinen 
Lichteinfall gebrochen und vervielfältigt zu werden. 

Was hier unter „Einfall“ zu verstehen ist, möchte ich mit zwei Bil-
dern von Hogarth illustrieren. Sein Kalligramm tritt in der frei
gestellten Form, in der sie am Deckblatt der Analysis zu sehen ist, 
schon einige Jahre zuvor in einem „Selbstporträt mit Hund“ auf. 
Anstelle des Prismas ist die Palette des Malers zu sehen, die durch 
die Linie in zwei symmetrische Teile geteilt wird. Auf der einen 
Hälfte ist die Aufschrift „The LINE of BEAUTY“ zu lesen, auf der 
anderen wird dem hinzugefügt „And GRACE“. Die Anmut und 
Gnade der Linie schließt direkt an das Daumenloch der Palette an, 
auf das der Blick des Hundes gerichtet ist, so als wollte er durch das 
Malerwerkzeug hindurchschauen, während Hogarth in konventio-
neller Manier auf all diese Leute blickt, die umgekehrt ihn selbst 
sehen wollten. Zum illusorischen Austausch der Blicke befindet er 
sich jedoch schon in einer doppelten Distanz. Das Selbstporträt ist 
ein „Bild im Bild“, das auf einen Stapel von Büchern gestellt und 
beiläufig an die Wand gelehnt ist. Nach Auskunft seiner Freunde 
wusste sich Hogarth dem Hund, seinem liebsten und besten Stück, 
ähnlicher als dem eigenen Spiegelbild. Wohl auch darum hat er sein 
Selbstbildnis in dem klassischen Oval, in dem es als „Bild im Bild“ 
erscheint, in den Hintergrund gestellt und als eine Erscheinung, 

die bald wieder von der Bildfläche verschwinden sollte, mit einem 
bauschigen Vorhang umhüllt.*

In dem zweiten Bild, das ich erwähnen möchte, tritt die Line of 
Beauty als die Linie auf, die sie ist. Hogarth feiert hiermit die Ent-
deckung seines Kaligramms als Entdeckung jenes Kontinents der 
Kunst, der nicht zuletzt wegen seiner gigantischen Ausmaße nach 
wie vor eine Terra incognita ist. Wie das Bild mit dem Titel „Das Ei 
des Kolumbus“ zeigt, wäre Hogarth nicht Hogarth, wenn er seine 
Entdeckung nicht auf seine eigene Art feierte, das heißt in einer 
blasphemischen Satire auf die heiligen Hallen der Kunst. 

Dazu benutzte er eines der immer noch berühmtesten Gemälde, 
das Abendmahl von da Vinci. Christus ist durch Kolumbus ersetzt 
und dessen Jünger sind die misstrauischen Gelehrten, die von dem, 
was sie vor sich haben, offensichtlich vor den Kopf gestoßen sind. 
Der Kelch des Abendmahls ist ein Eierbecher, doch aus dem „Ei des 
Kolumbus“ sind schon zwei Lebewesen oder Buchstaben geschlüpft, 
zwei Aale oder ein „Doppel-S“. Es ist die Line of Beauty, die sich in 
ihrer Zwillingsgestalt aus dem Ei herausschlängelt, so als wäre sie 
die Lösung eines fundamentalen Problems.

XIII
Ein bekannter Titel dieses Problems ist „sagen und zeigen“ oder 
auch „bezeichnen und repräsentieren“. Damit ist, wie Foucault sagt, 
einer „der ältesten Gegensätze unserer alphabetischen Zivilisation“ 
angesprochen, die das Kalligramm überspielen möchte: „zeigen 
und nennen; abbilden und sagen; reproduzieren und artikulieren; 
nachahmen und bezeichnen; schauen und lesen“.** Ein Wort wie 
„Traube“ bezeichnet eine Traube, es repräsentiert sie nicht; ein 
Traubenbild repräsentiert eine Traube, es bezeichnet sie nicht. Das 
Kalligramm „möchte“, wie Foucault sagt, die Trennung von figürli-
chen und sprachlichen Zeichen aufheben, indem es zum Beispiel 
einen Aal abbildet und zugleich den Buchstaben „S“ lesen lässt. Mit 
dieser Ambition landet man letztlich wieder in Kratylien, wo man 

	 *	– einem „Trauerflor“, wie manche Interpreten meinen. Das Bild im Bild „er-
innert sich schon an sich selbst und wird überdies wie eine Grabstele von ei-
nem Tuch umflort“ (Bexte in: Hogarth 1995, 212).

	 **	Michel Foucault, Dies ist keine Pfeife. München 1974, 13.



28 29

natürlich schon auf die Idee gekommen ist, den Aal als „S“ zu be-
zeichnen.* 

Damit ist sein Schicksal als Wort und Abbild gleichermaßen besie-
gelt: Es wird zum singulären Eintrag in einem Bild-Wörterbuch, 
ansonsten ist es unbrauchbar. Man muss den Buchstaben und Kon-
sonanten „S“ aus dem Werkzeugkasten der Sprache herausstrei-
chen, wenn jedes seiner Vorkommnisse das Bild eines Aals evoziert. 
Was auch immer man mit der Line of Beauty abzubilden versucht, es 
wird nichts anderes sein als ein weiteres Wimmelbild, in dem sich 
der Aal tummelt. Vermutlich muss er aus der Reihe der natürlichen 
Lebewesen entfernt werden, damit er, mit anderen Buchstaben 
kombiniert, sein Wesen aufgeben und das eines anderen annehmen 
kann. Wie dem auch sei, Hogarth dürfte an die destruktive Ader 
seines Kalligramms gedacht haben, als er es gleich in zwei Ausfüh-
rungen aus dem Ei schlüpfen ließ. Eines davon sagt, was das andere 
zeigt, da sich dieselbe Sache nicht zugleich „sagen und zeigen“ lässt. 
Sei es aus List oder Unvermögen, 

niemals sagt und repräsentiert das Kalligramm im selben Augen-
blick. Die eine Sache, die gesehen und gelesen werden kann, wird 
beim Sehen verschwiegen und beim Lesen verschleiert.**

*

Ich fasse zusammen. Die antike Geschichte der beiden Maler zeigt, 
dass ihre Kunst zwei gegensätzliche Ziele verfolgt. Das eine ist die 
Nachahmung, die umso „perfekter in der Ausführung“ vorgestellt 
wird, desto mehr sie dem Nachgeahmten gleicht. Im Idealfall 
kommt es zu einer täuschenden Identifikation, mit der man den Ti-
tel der Meisterschaft in der Kategorie „Trompe-l’œil“ erwirbt. Wie 
der Vogel zeigt, kommt die Natur dieser Tendenz scheinbar entge-

	 *	Unterstützt von der Beobachtung, dass die Zunge beim Aussprechen dieses 
Wortes gleichfalls die Form des Buchstabens „S“ annimmt, wäre die Idee des 
Kalligramms in einer mimologisch perfekten Ausführung realisiert. (Vgl. Ge-
nette 2001, 137f.: Die verallgemeinerte Hieroglyphe.) Es wäre zwar nicht der Aal 
selbst, aber immerhin seine Form, sein Wesen oder das „spezimen“, das in der 
Reihe des Wahrnehmens und des sprachlichen wie auch bildlichen Reagie-
rens um sich selbst kreist. 

	 **	Foucault 1974, 17.

gen. Zur Wahrnehmung der Ähnlichkeit, die der Vogel durch seine 
Reaktion auf die gemalten Trauben zu bestätigen scheint, kommt 
die Affirmation, die das Publikum zu der Szene beisteuert. Was wie 
eine Traube aussieht (oder wie ein Vorhang), das ist eine Traube 
(oder ein Vorhang) – einen falschen Gedanken dieser Art schreibt es 
allen jenen zu, von denen es glaubt, dass sie sich darin täuschen.

Das andere Ziel ist die gegenstandslose Kunst, mit der eine Linie 
„in die Linie“ zu ziehen ist, in der sie verschwindet. Daraus folgt, 
dass ein Zeichen als Zeichen zu setzen ist, ohne Rücksicht darauf zu 
nehmen, was es bezeichnet. Mit der Abkehr von der dinglichen Welt 
der Anschauung oder auch der Vorstellung, wie sie im mimetischen 
Abbild zur Geltung kommt, gehen Stichworte wie Arbitratität oder 
Ersetzbarkeit einher, Variabilität oder Operationalität,* die nicht nur in 
der Kunst der stets schwankenden Konjunktur von Rhetorik und 
Anti-Rhetorik ausgesetzt sind. 

Willkür und Konventionalität einerseits – Nachahmung anderer-
seits: ein altes Lied. Dem habe ich nicht viel hinzugefügt, außer, 
dass es zwischen diesen beiden Eckpunkten keine Linie gibt, auf der 
man kontinuierlich vom einen zum anderen fortschreiten könnte. 
Ein Argument für die Diskontinuität, für die Selbstzerstörung eines 
homogenen und gemeinsamen Raums, des „Gemeinplatzes“,** wie 
ihn Foucault auch nennt, habe ich indirekt mit Kratylien und der 
Doppelnatur des Kalligramms zu skizzieren versucht. Sobald das 
mimetische Zeichen die Synthese von „Bezeichnen und Repräsen-
tieren“ erreicht, die es offenbar anstrebt, löscht es sich als Zeichen 
selbst aus. Es muss, wie in Hogarths Tableaus mit ihren kartografi-
schen Legenden zu sehen ist, neben sich selbst gesetzt werden, um 
einmal als Element der Abbildung und einmal als Element der 
Sprache aufzutreten. 

Alles das ist vielleicht kein ganz so altes Lied, aber immerhin ei-
nes, das schon weit besser dargeboten worden ist. Daher möchte ich 
zuletzt noch auf den in diesem Zusammenhang etwas befremd
lichen Akzent verweisen, den ich der Handlung zu geben versucht 
habe. Sie verlangt von Anfang an eine schroffe „Abkehr“ von den 
Dingen, die sie abbildet oder bezeichnet.

	 *	Vgl. Blumenberg 2001, 205.
	 **	Vgl. Foucault 1974, 25.



30

Der Ort, an dem die Handlung stattfindet, ist der materielle „Bild-
träger“, über den die illusorische Wahrnehmung hinwegsieht, als 
wäre er nicht der mehr oder weniger erlaubte Erreger dessen, was 
sie wahrnimmt.*

Das Ziehen einer Linie hat keinerlei Ähnlichkeit mit dem, was sie 
darstellt. Das trifft allem voran auf den Fall zu, in dem sie nichts 
weiter als die Linie darstellen soll, die sie ist. Man muss an einem 
willkürlich gesetzten Punkt damit beginnen und an einem anderen 
enden, während sie die Wahrnehmung und auch die Absicht des 
Handelnden auf einen Blick erfasst. Zwischen der beabsichtigten 
oder wahrgenommenen Linie und der, die ich gerade erst ziehe, 
„liegen Welten“, die voneinander nicht weniger weit entfernt sind 
wie der Aal vom Buchstaben „S“.

Der „Abgrund“, der sich zwischen Trompe-l’œil und Linie derart 
breitmacht, dass die ganze Kunst darin Platz hat, strukturiert die 
Handlung auch noch in ihrer allergewöhnlichsten Form; er macht 
es möglich, dass sie gelingen oder auch misslingen kann. **

	 *	Im Minimalfall ist der Bildträger so etwas wie ein Podest, und die Handlung 
besteht darin, ein Exemplar als Muster auszuwählen und darauf zu stellen 
oder sonst wie „auszustellen“, so dass es dem „Normalgebrauch“ der übrigen 
Exemplare entzogen ist. Auch der sprachliche Eingriff ist minimal: eine Eti-
kette oder Bildunterschrift, die dem Musterexemplar angehängt wird.

	 **	Die Blindheit der Handlung hat Anscombe mit der Wendung charakterisiert, 
dass man als handelnde Person weiß, was man macht, ohne hinzusehen. Es 
wäre absurd, seiner Handbewegung zusehen zu müssen, um zu sich sagen zu 
können „ach, das ist es, was ich mache: ich ziehe eine Linie“. Es kann natür-
lich sein, dass ich unwissentlich eine Linie ziehe (mit meiner Sohle am Parkett 
zum Beispiel), so dass es wieder einen Sinn hat, zu sagen: „oh Gott, ich wusste 
nicht, dass ich diese Linie ziehe“. (Gertrude Elizabeth Margaret Anscombe, 
Absicht. Freiburg/München 1986, 81.)

		 Es kann aber auch sein, dass ich in der Absicht, eine Linie zu ziehen, nicht 
weiß, was ich tue. Statt eine Linie zu ziehen mache ich zum Beispiel einen 
Punkt. Der Stift ist abgebrochen, ich wurde abgelenkt oder habe es mir anders 
überlegt. Oder die Bildfläche gibt nach, oder der Stift ist zu spitz; statt einer 
Linie mache ich einen Riss. Oder – oder: es ist nicht absehbar, was in dieser 
oder jener Absicht alles schieflaufen kann.


