
Täuschungsarten

Attraktion und Idiotismus

Juni 2025



5

Attraktion und Idiotismus
Vorwort

… die Philosophie dient ja schließlich 
als Sündenbock, der Irrtümer zur Schau stellt, 

die eigentlich jedermanns Irrtümer sind.
Austin*

Um mit ein paar Worten zu sagen, was es für mich bedeutet, Aufsät-
ze zu schreiben, wie sie im vorliegenden Buch versammelt sind, 
möchte ich eine kurze, dafür aber dumme Geschichte erzählen. Es 
geschah vor etwa zwanzig Jahren auf einem Platz vor einem Kino in 
Graz, später Nachmittag, sommerliches Wetter und so weiter. Zwei 
Freunde stehen zusammen, ich komme hinzu. „Und was machst 
du“, fragt der eine, worauf der andere sagt: „er philosophiert“. 
„Ach“, sagt der eine, „wie die alte Frau, die den ganzen Tag aus dem 
Fenster schaut.“

Diese Geschichte ist zugegeben dumm, wahrscheinlich oder viel-
mehr offen gestanden habe ich mich darüber geärgert. Typischer-
weise bleibt Dummes umso besser in meinem Kopf, je dümmer es 
ist, weshalb ich die skizzierte Geschichte so klar und deutlich vor 
Augen habe, als würde sie sich gerade erst abspielen. Der Ärger ist 
jedoch verflogen. Ich wüsste nicht, wie ich mich selbst – was das 
Schreiben von Aufsätzen anbelangt – besser darstellen könnte als 
eben jene „alte Frau, die den ganzen Tag aus dem Fenster schaut“.

Die zwei Freunde kannten meine damaligen Aufsätze, besser ge-
sagt, sie wussten, dass ich mich damit beschäftigte. Zudem wussten 
sie, vielleicht besser als ich, dass diese Beschäftigung nur eine Ab-
lenkung war. Zu dem damaligen Zeitpunkt lenkte ich mich damit 
ab von der Kunst, mit der ich mich eigentlich, wie sie wussten, mehr 
beschäftigen sollte. Nach einem langen Kunststudium (1973–1999) 
hatte ich immerhin schon einen Fuß in die Tür gesetzt, hinter der 

	 *	John Langshaw Austin, Performative Äußerungen. In ders.: Gesammelte philoso-
phische Aufsätze. Stuttgart 1986, 327.



6 7

sich ihre heiligen Hallen befanden. Anstatt jedoch mutig voranzu-
schreiten, schrieb ich Aufsätze, zugegeben lahme Aufsätze oder sol-
che, die mich selbst lähmen sollten. 

Das wäre nicht notwendig gewesen, hatte ich doch in den letzten 
fünf Jahren bei einem der besten Ablenkungskünstler studiert, der 
zeitlebens beides zustande gebracht hat. Mit den Aufsätzen lenkte 
er sich ab von der Kunst, mit der Kunst von den Aufsätzen. Diese 
waren zwar gleichfalls etwas lahm, sollten aber nicht ihn, sondern 
die Kunstwelt lähmen – vor Begeisterung, meine ich, was natürlich 
übertrieben ist. Jedenfalls schließt eins das andere nicht aus. Es ist 
nicht einmal ausgeschlossen, wenn auch nicht in jedem Fall ratsam, 
wenn man als Künstlerin oder Künstler öffentlich über die eigene 
Kunstproduktion nachdenkt, also „Kunstauskunft“ erteilt, wie mein 
Lehrer gesagt hätte. 

Er ist das namhafte Gegenbild* zu jener „alten Frau“, die man nur 
als jemanden kennt, den oder die man nicht kennt. Mit ihrer Ano-
nymität ist sie verwandt mit dem „Man“, dem ich gleichfalls eine 
besondere Bedeutung zumesse, wie auch den „gewöhnlichen Din-
gen“, die man damit assoziiert. Zum „Man“ hinzu kommt das Alter, 
vielleicht ein anderes Geschlecht (darüber kann man streiten), si-
cher jedoch eine bestimmte Verhaltensweise: Sie schaut, wie gesagt, 
aus dem Fenster, und zwar den ganzen Tag, was natürlich übertrie-
ben ist.

Was daran soll „philosophisch“ sein? Allem voran ist es ein Kli-
schee. Sie schaut mit einer unauflöslichen Mischung aus Langewei-
le, Skepsis und Interesse, dabei scheint sie immer dasselbe zu sehen: 
die Gasse, in der sie zuhause ist, mit den wiederkehrenden Passan-
tinnen und Passanten, die ihre Gasse auch zu deren Gasse machen. 
Während diese sich jedoch ab und zu begegnen oder begrüßen, zu-
winken und unterhalten, ist jeder Wechsel von Blicken oder Worten 
von Seiten der Gasse zu jener „alten Frau, die den ganzen Tag aus 
dem Fenster schaut“ ausgeschlossen: ein Tabu. Hat man sie zur 
Nachbarin, so versteckt man sich vor ihr und macht sich unsichtbar, 
indem man sich bückt, die Vorhänge zuzieht, die Rollos herunter-
lässt und die Jalousien dicht macht. Sollte man ihr eines Tages in 

	 *	Meinem Lehrer Peter Weibel, mit diesen Worten durfte ich ihm mein erstes 
Kunstbuch widmen (G. S., Inventar. Salzburg 1998).

der gemeinsamen Gasse über den Weg laufen, so würde man sie 
gewiss nicht als jene „alte Frau“ wiedererkennen, die aus dem Fens-
ter schaut. Hier, am Fenster, sieht man von ihr ja nicht mehr als von 
einem dieser Puttis, dessen Unterkörper von Wolken verhüllt oder 
gebildet wird, auf denen es sich ebenso abstützt wie die alte Frau auf 
dem Fensterbrett. Abgesehen vom Alter und der Umgebung erge-
ben sie in etwa dasselbe Bild. Blick und Pose sind gleich, auch die 
Frisur kommt hin; ihr fehlt beinahe nur die Wolke, wie auf Seiten 
der Puttis das reife Alter fehlt, das Negligee und die Krankenkas-
senbrille. 

Damit komme ich vom Klischee zu einem Detail, mit dem die Be-
zugnahme auf die „alte Frau“ zur Farce wird. Die Brille, an die ich 
denke, ist rosarot, und genau diese Brille habe ich selbst jahrzehnte-
lang getragen. Heute ist das Modell „Krankenkasse“ nicht mehr am 
Markt, aber damals war es für mich mehr als eine Brille. Es war ein 
Statussymbol, für mich, und nicht für die „alte Frau“, die ihre Kran-
kenkassenbrille ohne jede Attitüde getragen hat. Sie ist nicht ins 
Brillengeschäft gegangen, um alle Brillen durchzuprobieren und 
sich letztlich wieder für das Krankenkassenmodell zu entscheiden. 
Und wenn doch, dann hätte sie sich gewiss nicht dafür entschieden, 
um damit ihren Status anzuzeigen. Selbst im Fall, dass es zutrifft, 
dass ihr Vermögen gerade reicht, um über die Runden zu kommen, 
wollte sie mit ihrer Brille nicht auf das Vermögen hinweisen, schon 
gar nicht in dem umfassenden, symbolischen Sinn, in dem es Geld, 
Ansehen und Bildung betrifft. Alles das ist gleich Null, das in etwa 
sollte die rosarote Brille auf meiner Nase sagen, nicht auf ihrer. Es 
wäre ein schrecklicher Irrtum und eine Anmaßung, eine unverzeih-
liche Arroganz, zu meinen, dass dieselbe Brille für die alte Frau 
dasselbe bedeuten sollte. Genauso vermessen wäre es, sie als die 
schlechte Parodie einer Philosophin zu betrachten. Auf mich selbst 
trifft es allerdings zu, das heißt, auf mein Aufsatzschreiben, das ich, 
wie gesagt, mit wenigen Worten selbst nicht besser darstellen könn-
te.

Wenn ich mich hier für die „alte Frau“ einsetze, „die den ganzen 
Tag aus dem Fenster schaut“, mich also an ihre Stelle setze, dann 
handelt es sich, mit anderen Worten, um die Attitüde einer Verall-
gemeinerung auf unterstem Niveau. Sie ist mir allerdings derart in 
Fleisch und Blut übergegangen ist, dass meine Parodie – die philo-



8 9

sophische Fensterguckerin als Posse und Pose – nur schlecht sein 
kann; sie erfolgt, wie man sagt, nicht aus freien Stücken. Angefan-
gen hat es, nur um das bisher Gesagte zu unterstreichen, mit einem 
violetten Gebetsbuch für Kinder, das war vor mehr als fünfzig Jah-
ren. Unter den kurzen Meditationen und den bunten Bildern war 
ein Foto in schwarz-weiß, welches den „Mann von der Straße“ zeigen 
sollte. Er ist „vom Weg abgekommen“, sitzt allein auf einer großen 
Stiege und stiert vor sich hin; der Blick geht ins Leere wie auch in 
sich, ins „Narrenkastl“, wie man sagt. Frisur, Gewand und Haltung 
waren, wie vermutlich auch seine Gedanken, ungeordnet bis schlam-
pig, alles in allem: trostlos, ein Bild des Jammers. Heute denke ich, 
dass es sich um einen italienischen Arbeitslosen gehandelt haben 
muss, die abgerauchte Zigarette in der einen Hand, die leere Bier-
flasche in der anderen, der Straßenanzug schlapprig und doch viel 
zu kurz geraten. Die Stiege war vermutlich eine der Prachtstiegen 
Roms, auf der mit dem Mann das verfehlte Leben selbst Platz ge-
nommen hat, zum Kontrast und auch zur Lehre, die man mit dem 
Foto offenbar vermitteln wollte. Den Zweck hat es – im Zusammen-
hang mit den Meditationen, Bitten und Versprechungen – bei mir 
auch erreicht, nur in der entgegengesetzten Richtung. Dieser „Mann 
von der Straße“ wurde ein heimliches Idol, dem ich nachzustreben 
versuchte, und daran hat sich bis heute nicht so viel geändert. Zum 
Zweck der „Verallgemeinerung auf unterstem Niveau“ hat er auf 
sein zweites „n“ verzichtet und ist geschlechtslos geworden, worüber 
man streiten kann (mit einem „n“ weniger wäre aus ihm schon eine 
„Ma“ geworden). Alles, was Heidegger beispielsweise zu diesem 
„Man“ sagt, seine „Uneigentlichkeit“ betreffend, ist Musik in mei-
nen Ohren, natürlich nicht in der intendierten Tonart.

Hinter dieser autobiografischen Notiz stecken zwei Figuren, Figu-
ren der Verallgemeinerung und der Anonymität, namentlich Attrak-
tion und Idiotismus. Der Zusammenhang mit der „dummen Ge-
schichte“ ist, vom Offensichtlichen abgesehen, das Aufsatzschreiben, 
das mich damals zum Thema der rhetorischen Figur geführt hat.* 

	 *	Ich hatte zu zwölf rhetorischen Figuren je einen Aufsatz geschrieben, den ich 
vor Kunststudentinnen und Kunststudenten der Zürcher Hochschule der 
Künste vortragen wollte, wobei ich mich, wie meine zwei Freunde bemerkten, 
selbst so aufführte, als wäre ich einer von ihnen, ein Kunststudent und nicht 
der Künstler, als der ich eingeladen wurde. Die Figuren waren die folgenden 

Mein rhetorisches Hintergrundwissen war und ist immer noch be-
scheiden, viel zu bescheiden, um einen Beitrag zur Rhetorik zu lie-
fern. Meine Absicht war auch eine andere. Ich wollte eine Figur wie 
zum Beispiel die Metapher von der sprachlichen Erscheinungswei-
se, in der sie ein Gegenstand der Rhetorik ist, so weit wie möglich 
abtrennen und als eine Figur beschreiben, die sich in einer bestim-
men Handlungsweise bemerkbar macht: ein Heben des Arms zum 
Beispiel, das vielleicht einen bestimmten Zeichengebrauch ein-
schließt, aber nicht unbedingt einen Gebrauch der Sprache. Es 
könnte ein Zeichen sein, um Aufmerksamkeit zu erregen, ein „Auf-
zeigen“ beispielsweise, für das man keine Worte wechseln muss. 

In dieser Betrachtungsweise ist die Attraktion jene Figur, mit der 
sich einzelne Dinge, Lebewesen oder Ereignisse, auf einen gemein-
samen Ort hinbewegen, einen Gemeinplatz, an dem sie sich versam-
meln. Beispiele sind ein dafür passendes Beispiel. Wo es scheinbar 
nur ein einziges Beispiel gibt, gibt es immer auch gleich mehrere. 
Der Gemeinplatz ist das Muster, das die Beispiele exemplifizieren. 
Das Muster ist selbst nichts anderes als ein Beispiel, ein Exemplar, 
das buchstäblich eine Ausnahme darstellt. Es wurde als Musterex-
emplar aus der Menge anderer Exemplare ausgewählt und expo-
niert, das heißt, dem „Normalverkehr“ entzogen. Es kann an der 
gemeinsamen Bewegung zum Gemeinplatz nicht teilnehmen, denn 
es ist der Gemeinplatz selbst, das Zentrum, auf das die anderen hin-
weisen oder zusteuern. 

Ich habe für diese Figur einen Film vor Augen, den ich leider 
nicht nennen kann, einen Arbeiterfilm, er könnte von Rossellini 
sein, in dem gezeigt wird, wie die Arbeiterinnen und Arbeiter aus 
den verschiedensten Richtungen zusammenströmen, den Blick auf 
ein gemeinsames Ziel gerichtet, auf den Mittelpunkt, an dem einer 
von ihnen öffentlich ausspricht, was alle anderen insgeheim selbst 
denken, denken wollen oder auch denken sollen. Diese eine Person 
hebt sich durch ihren Auftritt zwar hervor, sie macht sich einen Na-
men, wie man so sagt, aber nachdem sie nicht für sich, sondern für 
alle anderen spricht, ist und bleibt ihr Auftritt und ihre Rede selbst 
anonym. 

(die Reihenfolge enthält eine gewisse Dramaturgie): Symbol, Analogie, Meta-
pher, Metonymie, Allegorie, Ironie, Inversion, Doublette, Attraktion, Idiotismus, Pro-
sopopöie und Hieroglyphe. 



10 11

Dazu ist der Idiotismus die klassische Gegenfigur. Sie zieht nicht 
zusammen, sondern sie unterbricht, ganz gleich, um welchen Zu-
sammenhang es sich handelt. In der Musik ist die Pause, sagen wir 
von einem halben Takt, ein Idiotismus, vorausgesetzt, dass es nach 
dem halben Takt Stille anders weitergeht. Die Figur zeigt die „Ei-
genart“, die sie dem Namen nach darstellt, in ihrer alles andere 
ausschließenden Funktion. In der Musik wird sie leicht übersehen, 
da man hier nur das Ausgeschlossene hört: zwei Teile A und B, die 
aber nur durch ein Drittes, das „und“, das beide trennt, als verschie-
dene Teile wahrzunehmen sind. Ein Komponist wie Mozart bringt 
einen Idiotismus auch mit ein zwei Takten Musik zustande. Von ei-
nem Moment zum anderen wird mit dieser Figur ein Stimmungs-
wechsel vollzogen, wobei man nur die Stimmungen erfasst, aber 
nicht den Wechsel. Man nimmt ihn hin, ohne zu wissen, wie und 
weshalb man von A nach B kommt. In der Interpretation steht man 
vor der Aufgabe, dem Idiotismus keinerlei Bedeutung zuzumessen, 
die Figur nicht mit „Sinn und Absicht“ auszustatten (Sándor Végh 
hat gezeigt, wie das möglich ist).

Nach einer Definition von Diderot ist der Idiot jene Figur, die 
sich vom öffentlichen Leben, dem politischen Gemeinwesen, aus-
schließt, um unerwartet und ungebeten in die Gesellschaft zu plat-
zen und die Parteien zu spalten. Sie stört die Konversation, in der 
sie einen Themenwechsel evoziert, der alle als maximal „dumm“ 
dastehen lässt. Der Idiot kriegt zwar das Fett ab (er scheint der Dum-
me zu sein), aber es sind die anderen, die sich blöderweise fragen: 
„wie sind wir jetzt da drauf gekommen – wo waren wir noch ein-
mal?“ In einer Welt der Höflinge und Vasallen, die stets um die 
Gunst des Vorherrschenden werben, gibt es eine Menge gewitzter 
Mitstreiter und Streiterinnen, aber immer nur einen Hofnarren, 
eine Närrin. Zwei von dieser Sorte, das ist einer oder eine zu viel. Es 
kann für die Figur des Idiotismus keine gemeinsame Sache geben, 
kein Amt, keine Vertretung und keine Anhängerschaft. Sie ist alles 
im allem abweisend, im Gegensatz zu der einladenden Figur der 
Attraktion, wie sich von selbst versteht.

Apropos: Das Selbstverständliche ist ein Musterbeispiel für den 
dramatischen Konflikt beider Figuren. Eigentlich sollte es das Ver-
bindende, Zusammenfassende sein, das soziale Element schlecht-
hin. Mit dem Versuch, Selbstverständliches verständlich zu machen, 

macht man sich jedoch augenblicklich selbst zum Idioten. Allein die 
Frage, wozu das führen soll, zeigt die destruktive Richtung an, in 
die es tatsächlich führt. Es gibt kein noch so primitives Zeichen, das 
sich durch die naive Frage, wie es zu verstehen ist, nicht sogleich in 
eine Hieroglyphe verwandelt. Ein Pfeil zum Beispiel, der selbstver-
ständlich in irgendeine Richtung zeigt, führt in die Irre, sobald 
man ihn herausgreift, um das Zeigen selbst zu verstehen. Es ist, als 
gäbe es vom „Selbst“, das sich so oder so versteht, zwei Erscheinungs-
formen, eine allgemeine und eine einzelne; zwei entgegengesetzte 
Pole, die so anonym sind wie der Satz „ich denke“, den Descartes in 
seinen Meditationen niedergeschrieben hat. Er meint ausschließlich 
sich selbst als eine „denkende Substanz“, die nicht Descartes heißt 
(sie hat keinen Namen, nur ein Pronomen). Zugleich meint er, den-
ke ich, uns alle, die wir diesen Satz lesen und ebenso denken sollen 
wie Descartes, wozu er uns auch ausdrücklich einlädt. 

Damit habe ich mich weit genug aus dem Fenster gelehnt, an dem 
die Bemerkung „er philosophiert“ vorbeispaziert. Es ist immer eine 
Blamage ersten Ranges,* gleich ob man „philosophieren“ darf, soll, 
kann oder nicht. Man kommt sich vor wie in einem der Träume, in 
denen man mitten auf der Straße bemerkt, dass man im Negligee 
dasteht; ein Fleck am Hinterteil verrät, was man den ganzen Tag so 
macht. 

Um dieses Vorwort abzuschließen, gehe ich in meiner biografi-
schen Skizze einen Schritt weiter, um von den Figuren zum Haupt
thema zu kommen, den „Täuschungsarten“. Zur Figur führte mich 
eine Theorie des Handelns, jene „Standardtheorie“,** nach der ab-
sichtliches und geglücktes Handeln so viel wie „Gleichmachen“ be-
deutet. Man wiederholt sich schon beim ersten Mal, bei dem man X 
so macht, wie man es zu machen gedachte. „Gleichmachen“ ist nur 
ein anderes Wort für „Simulieren“. Geschieht es mit Absicht oder 
nicht, und wenn ja, mit welcher? Für diese Fragen muss man sich 

	 *	Kunst ist nur eine Blamage zweiten Ranges, ausgenommen Musik, die an letz-
ter Stelle, knapp hinter Sport, rangiert. „Er sie es sportelt“ ist eher lächerlich 
als „er sie es musiziert“, es sei denn, man meint es im übertragenen Sinn, in-
dem man den Geigenbogen mit einem Staubwedel ersetzt, das Mundstück mit 
einer Bierflasche und so weiter. 

	 **	Nur um hier drei Namen zu erwähnen: Anscombe, Austin, Davidson; sie wer-
den in den vorliegenden Aufsätzen des Öfteren erwähnt. 



12 13

dieser Theorie zufolge interessieren, wenn man den Begriff des Irr-
tums beschreiben will. Eine Handlung, die nicht gelingt, stellt einen 
Irrtum dar, vorausgesetzt, dass man sie auf der Basis der Absichten, 
Überzeugungen und Wünsche, der handelnden Personen be-
schreibt (man täuscht sich, wenn man X nicht so macht, wie man es 
zu machen glaubte). Für diese Fragen muss man sich nicht interes-
sieren, wenn man den Begriff der Figur beschreiben will. Eine Fi-
gur wie die Metapher tritt auf, gleich ob man es so will oder nicht. 
Es ist eine bezeichnende, rhetorische Eigenart der Figur, dass man 
von einer geglückten Metapher gerade dann spricht, wenn sie keiner-
lei Absichten erkennen lässt. 

Zwei Handlungen, die einander gleichen wie eine Armbewegung 
der anderen, lassen sich zum Beispiel gemeinsam als ein „Aufzei-
gen“ beschreiben. Beide simulieren dasselbe Handlungsmuster, 
aber ob die eine oder andere Person mit dieser Armbewegung eine 
absichtliche Handlung vollzieht, die sich als „Aufzeigen“ beschrei-
ben lässt, das steht auf einem anderen Blatt. Nicht jedenfalls auf 
dem Blatt, auf dem die Figuren auftreten. Hier lässt sich der Arm 
durch einen Pfeil oder einen Baumstamm ersetzen, der beim besten 
Willen keine Absicht verfolgt, mit der er sich täuschen könnte. Ein 
Symbol oder ein Wort scheint etwas zu bedeuten, doch da es sich 
damit nicht täuschen kann, bedeutet es nichts, anders gesagt, es be-
deutet „etwas“ nur in einem rein figurativen Sinn. So, wie die Worte 
in der Sprachgemeinschaft kursieren, der ich angehöre, bedeutet 
„Käfer“ Käfer, „Fussel“ Fussel. Das kann allerdings nicht buchstäblich 
so gemeint sein, sondern nur figurativ in dem Sinn, in dem sich die 
Wörter im Wortgebrauch nicht selbst täuschen. Die Bedeutung Kä-
fer ist jene Figur, mit der das Wort „Käfer“ aus dem Mund einer 
Person kommt, die ich auf Anhieb verstehe, wenn sie auf einen Käfer 
zeigt und „Käfer“ sagt. Ich würde sie nicht anders verstehen, wenn 
sie statt auf einen Käfer auf einen Fussel zeigte. Die Frage, ob sie 
sich oder mich mit dem Gebrauch des Wortes „Käfer“ täuscht, steht 
daher jenseits der Frage, ob das Wort „Käfer“ Käfer bedeutet.

Handlung und Figur wären voneinander getrennt zu betrachten, 
wenn sie nicht auf Seiten gerade jener Theorie aneinander geraten, 
die sie auseinander hält. An dieser Stelle muss ich statt von einer 
Theorie wieder von mir selbst reden. Angenommen, nur um ein 
drastisches Beispiel zu nennen, das vorliegende Buch bleibt liegen; 

niemand nimmt es zur Hand und liest. Ich glaubte, einige Aufsätze 
zu veröffentlichen, doch wenn die Öffentlichkeit fehlt, dann habe 
ich mich getäuscht. Die Figur der Attraktion hat sich unter der 
Hand in die des Idiotismus verwandelt, ohne dass ich selbst die Fin-
ger im Spiel gehabt hätte. Es gibt kaum etwas Privateres als ein un-
gelesenes Buch, über dessen Inhalt niemand anders als nur jene 
Person spekulieren kann, die es geschrieben hat. Aber angenom-
men, dass es mindestens eine zweite Person gibt, die den einen oder 
anderen Aufsatz liest – mehr ist für die Öffentlichkeit im Sinn einer 
Veröffentlichung nicht verlangt; nicht jedenfalls von der Theorie, 
das heißt, von mir, der Verlag denkt vermutlich anders. Wie dem 
auch sei, die Handlung des Veröffentlichens ist (mithilfe des Ver-
lags) gelungen, das „Aufzeigen“ hat gefruchtet, man wurde auf 
mich beziehungsweise auf das vorliegende Buch aufmerksam. Nun 
kommt es auf den Inhalt an: was habe ich geschrieben?

Vorweg sei gesagt, dass ich mich in der gleichen Weise täusche wie 
vorhin, nur dass ich diesmal doch „die Finger im Spiel“ habe. Im 
letzten Aufsatz habe ich zum Beispiel versucht, die Figur zu etablie-
ren, in der ein Fussel mit einem Käfer übereinstimmt. Mit dieser 
Figur, die ich Fusselkäfer oder Käferfussel nennen könnte, kann man 
sich täuschen oder auch nicht – davon handelt der Aufsatz. Ich habe 
die Figur auch noch jetzt, zwei drei Wochen nachdem ich den Auf-
satz aus der Hand gelegt habe, deutlich vor Augen, doch das nutzt 
nichts, wenn es mir nicht gelingt, sie der zweiten Person, die, wie 
angenommen, den Aufsatz zur Hand nimmt und liest, ebenso vor 
Augen zu führen. Wenn ich mich frage, was ich dafür getan habe 
oder tun hätte können, dann gelange ich schnell zu dem Punkt, an 
dem aus der vermeintlichen Attraktion ein handfester Idiotismus 
wird. Ich kann die Übereinstimmung, die gleiche Erscheinungswei-
se von Fussel und Käfer, unterstellen, suggerieren oder behaupten 
so viel ich will, per Dekret beziehungsweise Definition festsetzen 
oder anschaulich mit einer Zeichnung darstellen, und die zweite 
Person mag all das auch wohlwollend interpretieren, ohne gleich-
falls diese Figur zu sehen, auf die es mir ankommt. Dabei bin ich in 
ihrer Darstellung nicht so kryptisch, auch nicht so penibel, dass ein 
Perspektivenwechsel von mir auf die zweite Person ausgeschlossen 
wäre. Ich denke, er wäre ebenso möglich wie der Wechsel von mir 
auf eine zweite Person im Hinblick auf die Bedeutung des Wortes 



14

„Käfer“. Ich glaubte (irrtümlich), mich mit ihr bereits darüber aus-
getauscht zu haben, so dass wir meiner Ansicht nach darin über
einstimmen, dass „Käfer“ Käfer bedeutet (ich wäre aufgeschmissen, 
wenn ich den Glauben rechtfertigen oder begründen sollte). Dabei 
unterstelle ich eine Sprachgemeinschaft (von mindestens zwei Per-
sonen), die auch fernbleiben oder fehlen könnte. Nur weil ich glaub-
te, mich auszutauschen, hat sich noch lange niemand mit mir ausge-
tauscht. Wenn das mein Ziel wäre, was ja tatsächlich der Fall ist, 
dann wäre es für mich weit besser, unter die Leute zu gehen, als 
Aufsätze zu schreiben, die niemand liest und wenn ja, nicht ver-
steht. Wozu also diese Ablenkung?

Damit hat sich der Kreis, in dem die „dumme Geschichte“ kur-
siert, geschlossen. Bleibt noch ein wenig Zeit für ein Wort zu den 
hier versammelten Aufsätzen. Sie sind chronologisch geordnet, mit 
einer Ausnahme. Es beginnt mit einem kurzen Text aus dem Jahr 
2023, den ich eigentlich, obwohl er für einen anderen Anlass ge-
schrieben wurde, als Vorwort zum vorliegenden Buch verwenden 
wollte. Der Witz ist, dass es in diesem ersten Text gerade nicht vor-
liegen sollte. Deshalb steht er hier vor dem zweiten Text aus dem 
Jahr 2020, ein Auftragsaufsatz, den ich allerdings erst kürzlich bis 
zur Unkenntlichkeit überarbeitet habe. Der dritte Text wurde 2024 
verfasst, nachdem ich 2023 den bislang letzten offiziellen Aufsatz-
auftrag erhalten habe, für den ich mich an dieser Stelle bedanken 
möchte. Inoffiziell war auch der folgende, vierte Aufsatz „Irren und 
Verirren“ ein Auftrag, und auch dafür möchte ich mich in aller 
Form bedanken. Beim Rest handelt es sich um Aufsätze 2024–2025, 
denen Aufzeichnungen zum Thema „Täuschungsarten“ aus den 
letzten zehn Jahren zugrunde liegen. Das wiederkehrende Thema 
der Figuren geht noch einmal um zehn Jahre zurück, also bis zu der 
Zeit, in der es zur „dummen Geschichte“ kam. Das Aufsatzschrei-
ben selbst geht noch weiter zurück, bis hinein in die Volksschule, wo 
mir die Lehrerin, Frau Schwarzmann, für ein paar Zeilen ein so 
großes Lob gespendet hat, dass ich noch heute davon zehren kann. 
Ich bekam die beste Note, eine „Eins minus“, weil ich „Försche“ 
statt „Ferse“ geschrieben hatte. Warum ich das heute noch weiß? Es 
war eine dumme Geschichte: Ich dachte, „Försche“ wäre die richti-
ge Transkription des mostviertlerischen Wortes „Feaschn“, von dem 
ich ahnte, dass man es so nicht schreiben darf. 


