
Täuschungsarten

Zorn: fingiert oder fiktiv

Dezember 2024



5

Zorn: fingiert oder fiktiv 
Variationen über ein leidiges Thema

Es gibt um uns herum Betrüger, und das 
gereicht uns nicht zur Ehre. Jedem die Lügner, 

die er verdient hat und die ihm getreu sein Bild 
zurückwerfen, so wie mittelmäßige Schauspiele 

dem wenig anspruchsvollen Konsumenten 
getreu das Bild seiner Vulgarität und seines 

schlechten Geschmacks zurückwerfen.
Vladimir Jankélévitch*

1
„Den Zorn besinge, Göttin, des Achilles …“ – mit diesen Worten 
begann vor etlichen Jahren ein philosophisches Seminar, das mir als 
„Geisterstunde“** im Gedächtnis bleiben sollte. Die Verse, die am 
Anfang von Homers Ilias ebenso wie an dem des Abendlandes ste-
hen sollten, wurden akkurat vorgetragen, metrisch korrekt und 
dennoch, zur Begeisterung des Auditoriums, von jenem Zorn inspi-
riert, den die Muse besingt. Da ich gänzlich unvorbereitet und ei-
gentlich nur Zaungast war, dachte ich, an diesem Zorn des Achilles 
sei nicht zu rütteln. Er sei nicht nur echt, sondern der Urmeter des 
Affekts, licht- und luftgeschützt aufbewahrt in einer Vitrine, zu der 
nur ein olympisch trainierter Philosoph Zugang hat. Meine Nach
bereitung, die für nichts garantiert, hat mich schnell vom Gegenteil 
überzeugt: Jener Zorn ist ein Musterexemplar der Heuchelei, ein 
typischer Fall von So-tun-als-ob. 

	 *	Vladimir Jankélévitch, Von der Lüge. Hamburg 2016, 52.
	 **	Mit diesem Wort hat der Philosoph eine peinliche Situation bereinigt. Wäh-

rend man andächtig seinem Vortrag lauschte, geriet eine Studentin wie aus 
heiterem Himmel in Zorn, aus ihren Lippen kamen lautstark die Worte 
„Papst“, „meine Mutter“ und „Vergewaltigung“, bevor sie abrupt den Hörsaal 
verließ. Nach kurzer Stille und mit gefasstem Blick über den Brillenrand sag-
te der Philosoph, es heiße nicht umsonst, Philosophie sei eine Geisterstunde.



6 7

Des Kontrasts halber übertrage ich die Geschichte in eine Kinder-
szene.* Achill zog sich beleidigt vom Lager der Erwachsenen zurück 
und schmollt auf seiner Bettkante vor sich hin, weil er nicht be-
kommt, was er haben will. Hilflos sitzt er also da, wissend, dass Hilf-
losigkeit nichts hilft. Darum tut er vor seiner Mutter, die besorgt 
hereinschaut, so, als ob er zornig wäre. Wie auch immer er es an-
stellt (über sein Zornverhalten schweigt Homer), die Heuchelei er-
reicht ihren Zweck. Beeindruckt vom Schauspiel ihres Sohnes, 
macht sich die Mutter beim Vater dafür stark, dass er am Ende doch 
noch bekommt, was er haben will. 

Die vakante Vitrine echten Zorns besetzte ich stattdessen mit ei-
nem kleinen Männchen, von dem folgendes überliefert ist: es

stieß mit dem rechten Fuß vor Zorn so tief in die Erde, dass es bis 
an den Leib hineinfuhr, dann packte es in seiner Wut den linken 
Fuß mit beiden Händen und riss sich selbst mitten entzwei.

Mit dieser Entzweiung seiner selbst überzeugte mich Rumpelstilz-
chen, so hieß das Männchen, jedenfalls mehr als der jammervolle 
Achill. Im Gegensatz zu ihm tut es nicht nur so, als ob, denn es hät-
te, glaube ich, auch dann so getan, wenn ihm niemand dabei zuge-
sehen hätte. Es spekulierte nicht auf die Wirkung seines Verhaltens 
auf die Mutter, ich meine auf die Königin, vormals schöne Mülle-
rin. Die Geschichte Rumpelstilzchens endet abrupt mit dem Wort 
„entzweit“, was mich zu dem Schluss führt: Am Ende war der Zorn 
(nicht am Anfang, wie der Philosoph behauptete).** Das Ende hat für 
mich im Zusammenhang mit dem Zorn eine beinahe philosophi-
sche Bedeutung: ein Affekt ist kein Mittel zu einem Zweck. Wäre 
dies nicht vielmehr ein Kennzeichen nur für den gespielten Affekt? 
Allein, dass Achill mit seinem Zorn etwas erreichen wollte, macht 
ihn schon verdächtig. Was er damit im Schild führte, ist Legende. 
Denkbar wäre es, dass sein Zorn trotz Heuchelei ein echter war. 
Oder umgekehrt, trotz Echtheit geheuchelt. Ich kannte ein kleines 
Mädchen, das sich durch gespieltes Zornverhalten – es stampfte mit 
den Füßen, lief rot an und schmiss hinter sich die Türen zu – tat-

	 *	Und ein wenig auch aus Trotz.
	 **	Peter Sloterdijk, Zorn und Zeit. Frankfurt am Main 2009, Klappentext.

sächlich selbst in Zorn versetzen konnte. Trotz echten Zorns war das 
ein klarer Fall von So-tun-als-ob. Und es bekam auch, was es wollte. 

2
In seinem Aufsatz mit dem Titel So tun als ob hat es sich John 
Langshaw Austin zur Aufgabe gemacht, den doppelten Boden zu 
zerlegen, den doppelten Rahmen, wie man auch sagen könnte, in 
dem sich die Heuchelei bewegt. Für das mit Bindestrich zu schrei-
bende So-tun-als-ob, das mich jedesmal schon ärgert, wenn ich es 
hinschreiben muss, gibt es eine Menge anderer Bezeichnungen: 
Fingieren, Heucheln, Verstellen oder Sichverstellen, Vorgaukeln, 
Vorgeben, Vormachen oder Vorschützen. In einem gewissen Sinn 
könnte man auch „Vorstellen“ dazurechnen. Das lateinische Wort 
praetendere bedeute buchstäblich, so Austin, „dass man einen Gegen-
stand vor einen anderen hält“, oder eben stellt, „um ihn zu schüt-
zen, zu verbergen oder zu verhüllen“.* Damit ist ein Modell ge
geben, in dem sich die betreffende Handlung nachzeichnen lässt. 
Darauf werde ich des Öfteren zurückkommen.

Der Sinn jener Handlungweise ist in diesem Modell leicht zu er-
fassen: Der eine Gegenstand soll gesehen werden, der andere nicht. 
Über ihn täuscht man hinweg, indem man den anderen vorhält oder 
vorstellt. Das Vorgestellte ist das Täuschende, welches manchmal 
eitler Schein ist, manchmal aber auch nicht. Damit, mit dem 
„manchmal aber auch nicht“, widerspricht Austin der Meinung, 
dass vorgetäuschter Zorn niemals auch zugleich wirklicher Zorn 
sein kann. Zum anderen widerspricht der verborgene Zweck der 
Meinung, dass es unter Umständen (etwa auf der Bühne) möglich 
sei, dass Zorn auch nur um des Vortäuschens willen vorzutäuschen 
sei, anders gesagt, nur um des Vorstellens willen vorzustellen.

Zorn kann auftreten, ohne dass ich etwas mit ihm anfangen kann.** 
Mit gespieltem Zorn hingegen wüsste ich immer etwas anzufangen. 

	 *	John Langshaw Austin, So tun als ob. In ders.: Gesammelte philosophische Aufsätze. 
Stuttgart 1986, 336. Als Austin seinen Aufsatz bei dem Symposium der Aristo-
telian Society vorgetragen hat, für das er ihn geschrieben hat, hat er sich mit 
seiner Behauptung, Simulation widerspreche nicht der Wirklichkeit, keine 
Freunde gemacht. 

	 **	Muss es aber auch so sein? Könnte er nicht auch für ein bestimmtes Interesse 
gebraucht oder von einem anderen Affekt „in Dienst“ genommen werden, 



8 9

Zorn tritt auf und bleibt, auch wenn ich ihn unterdrücke. Womög-
lich steigert er sich dadurch umso mehr, ohne dass es jemand bemer
ken würde. Wie auch immer ich hingegen meinen gespielten Zorn 
moduliere, nach welchem der unzähligen Zornmuster ich ihn also 
hervorbringe, dieser Zorn wäre jedenfalls nicht zu unterdrücken. Er 
ist gespielt, was nicht heißt, dass er nicht auch als unterdrückter 
Zorn zu spielen ist. Ich würde so tun, als ob ich meinen Zorn unter-
drückte, wenn ich glaubte, damit besser, überzeugender oder „au-
thentischer“, herüber zu kommen. Es ist und bleibt Zornheuchelei, 
selbst wenn der gespielte unterdrückte Zorn von wirklichem Zorn 
überlagert oder gar verdrängt wird. Kurz, für das So-tun-als-ob ist 
der im Hintergrund verborgene Zweck ein notwendiges Element. 
Sichtbar oder absehbar ist der Zweck durch die Mittel, die darum 
auch, wie das Messer hinter dem Rücken, zu verbergen sind.

Dazu ein Beispiel. Als Hochstapler täusche ich nicht, um zu täu-
schen, sondern um mich in der besseren Gesellschaft zu bewegen, 
von der ich ansonsten ausgeschlossen wäre. Ich wäre bestenfalls 
Zaungast, doch ich will mehr, nämlich dazugehören. Zu dem Zweck 
ist die Täuschung, die die Gesellschaft letztlich selbst vollbringen 
muss, ein Mittel. Dabei sollte verborgen bleiben, dass ich – mangels 
Ansehen, Bildung oder Geld – nicht hineinpasse. In dem Fall ver-
berge ich nicht die Mittel, sondern, paradox gesagt, die fehlenden 
Mittel. An dieser Stelle ist wieder das Modell gefragt. Mit welchem 
Gegenstand könnte ich meine Mittellosigkeit verbergen? So tun, als 
ob ich die Mittel hätte, wäre die verkehrte Antwort. Denn damit 
stellte ich allem Anschein nach die Mittel, die ich nicht habe, wie 
ein Angeber in den Vordergrund, statt sie nobel unter den Teppich 
zu kehren. Man wunderte sich in meiner Gesellschaft zurecht, wes-
halb hier so etwas Selbstverständliches wie Geld oder Bildung her-
vorgekehrt wird. Besser also, in dieser Richtung keinerlei Andeu-
tung zu machen und, sollte es doch einmal darum gehen, nicht 
mehr als ein blasiertes Desinteresse zu zeigen. Am besten, ich ver-
breite den Anschein des Tiefstaplers, der zwar auch ein Heuchler 
ist, aber ausnahmsweise einer, der als solcher erkannt werden will.

ohne ihn damit gleich zu verfälschen? Hinter der These, ein Affekt wäre kein 
Mittel, hinter dieser Mittellosigkeit der Leidenschaften steckt, so fürchte ich, 
ein naives Vorurteil. Oder ist es gespielte Naivität, das Gegenteil vom Advoca-
tus Diaboli? 

Angenommen, ich verberge die fehlenden Mittel mit Erfolg. Un-
versehens und wie von selbst blättert vom Anschein, dass ich dazu-
gehöre, die Falschheit ab. Hochstapelnd gelangte ich in die Höhe 
der anderen, habe Geld wie sie, und was die Bildung anbelangt, so 
kochen vermutlich auch sie nur mit Wasser. Trotzdem höre ich nicht 
auf, Hochstapler zu sein, denn ich verberge nach wie vor den Zweck, 
den insgeheim vielleicht alle verfolgen, die sich in meiner besseren 
Gesellschaft bewegen. Es ist jedenfalls kein Widerspruch, ein Hoch-
stapler unter Hochstaplerinnen und Hochstaplern zu sein.

3
An dieser Stelle sollte ein fingierter Zorn von einem fiktiven Zorn, 
wie ihn Rumpelstilzchen demonstriert, so weit wie möglich entfernt 
sein. Somit sollte es zumindest rätselhaft erscheinen, wie Austins 
offizieller Nachfolger John Searle die These aufstellen konnte, fin-
gierter und fiktiver Zorn wären ein und dasselbe. Unter Umstän-
den, wie man hinzufügen muss, denn was den fiktiven vom fingier-
ten Zorn nach Ansicht Searles unterscheidet, das ist die Absicht, zu 
täuschen. Die Täuschungsabsicht fällt ihm zufolge flach durch 
wechselseitig reflektiertes, aufeinander abgestimmtes So-tun-als-ob. 

Die Grundidee ist einfach. X sei eine schauspielende Person, Y das 
Publikum. X tritt vor Y auf, dabei tut X so, als ob X Rumpelstilzchen 
wäre. In Hinblick darauf tut Y so, als ob Y glaubt, dass X Rumpel-
stilzchen ist. Damit, mit diesem gegenseitigen Abkommen eines 
täuschungsfreien Als-ob, wird nach Ansicht Searles die fiktive Figur 
des Rumpelstilzchens erschaffen, sowie der fiktive Zorn, an dem es 
am Ende dann zugrunde geht.*

	 *	Dieser Publikumsvertrag oder Fiktionspakt, wie man ihn auch nennt, hat in der 
Regel den Sinn, das gespielte Als-ob mit einem geglaubten Als-ob zu quittie-
ren. Searle erläutert das anhand der horizontalen Konvention. Sie hat keine an-
dere Aufgabe, als die vertikale Konvention, mit der wir auf Wahrhaftigkeit und 
Wahrheit festgelegt wären, durchzustreichen und außer Kraft zu setzen. 
(John Searle, Der logische Status fiktionalen Diskurses. In ders.: Ausdruck und Be-
deutung. Frankfurt am Main 1982, 90.) Was die Erschaffung einer fiktiven Fi-
gur und infolgedessen der Scheinwelt anbelangt, der Nicht-Wirklichkeit, in 
der sie existiert, ist sich die Pretense Theory weniger einig. Nach Searle reicht 
dafür die Absicht des Autors oder Schauspielers aus, wohingegen andere (wie 
Kendall L. Walton zum Beispiel) die Absicht des Publikums, sich auf jene 
Absicht einzulassen, für ebenso notwendig erachten. 



10 11

In der Täuschungsliteratur, die Nietzsche oft so versteht, als würde 
er für die Kunst als Lüge plädieren, findet man dafür breite Zu-
stimmung, wobei auf Konventionelles verzichtet und an der Täu-
schungsabsicht festgehalten wird.* Damit hätte die Kunst insgeheim 
einen Zweck, der sich theoretisch herausposaunen lässt. Sie lenkt ab 
von den Ideen oder der Wirklichkeit, sie macht das Unerträgliche 
erträglich. Wie dem auch sei, ohne Täuschungsabsicht fehlt dem 
So-tun-als-ob der verborgene Gegenstand. Vom Modell – ein Gegen
stand wird vor den anderen gestellt – bleibt so gesehen nicht viel 
übrig. Was bleibt, ist eine spielerische Nachahmung wie etwa Scha-
rade, ein Beispiel Searles, das man auch bei Austin findet. 

Der Gegensatz ist kaum zu übersehen. Austin benutzt die Schara-
de, um die vermeintliche Grenze zwischen Wirklichkeit und Schein, 
gespieltem und tatsächlichem Tun, als nur eine vermeintliche bloß-
zustellen. Sie ist kein Teil des „logischen Status“, sondern ein varia-
bler Teil der Umstände, der auch wegfallen kann. Wenn man inner-
halb der Regeln von Scharade so tun soll, als ob man eine Hyäne sei, 
dann muss man irgendetwas tun, was für die Hyäne, die man allem 
Anschein nach nicht ist, typisch ist. Daher tut man so, als ob man 

	 *	„Was Fiktion von der Lüge unterscheidet, ist das Vorhandensein besonderer 
Konventionen, die es dem Autor ermöglichen – ohne dabei allerdings irgend-
welche Täuschungsabsichten zu verfolgen – den Eindruck [oder Anschein] zu 
erwecken, er treffe Feststellungen, die – wie er weiß – gar nicht wahr sind.“ 
(Searle 1982, 89.) Wer die Konventionen nicht kennt, würde Searle zufolge glauben, 
Fiktion wäre bloße Lüge. Von daher hätte man recht mit der Behauptung, Fikti-
on wäre aus der Lüge heraus entstanden. Wer schon öfters bei einem Sympo-
sium der Dichtkunst teilgenommen hat, und sei es nur als Zaungast, kennt 
diese Behauptung, zumindest in irgendeiner Variante. Als ich sie für mein 
Alter relativ spät zu hören bekam, war die erste Quelle eine bekannte Dichte-
rin, die sich auf eine Fabel von Äsop bezog: Der Hirtenjunge und der Wolf (… 
und die Moral der Geschicht: / wer einmal lügt, dem glaubt man nicht). In 
der Nachbereitung stieß ich auf Vladimir Nabokov, der in einer Vorlesungs-
reihe über Dichtkunst Ähnliches behauptete: Geboren wurde die Literatur an je-
nem Tage, an dem ein Junge mit dem Schrei „Ein Wolf, ein Wolf“ gelaufen kam und er 
gar keinen Wolf auf den Fersen hatte. Für die Als-ob Theorie stellt die verlogene 
Kindheit der Kunst ein Problem dar. Wenn es Konventionen nur im Nachtrag 
gibt, also erst, nachdem die Phänomene aufgetreten sind, die sie regeln soll-
ten, dann muss die Fiktion dieser Theorie zufolge aus der Lüge heraus ent-
standen sein. Für ihren logischen wie auch ästhetischen Status wäre die 
Konvention überflüssig.

jemanden in die Wade beißt. Für gewöhnlich ist es ratsam, es bei 
der Anspielung zu belassen. Man tut so, als würde man ein Stück 
Wade herausbeißen, zugleich nimmt man Abstand davon, es wirk-
lich zu tun. „Aber wenn Nero befiehlt, man solle in der Arena so 
tun, als sei man eine Hyäne, könnte es unklug und nachlässig sein, 
kein Stück aus der Wade herauszubeißen.“*

Searle benutzt hingegen die Scharade, um die vermeintliche Gren-
ze zu untermauern, und zwar mit den logischen Mitteln einer Ana-
lyse der betreffenden Handlung.** Das Verstellen oder Vorgeben ist, 
wie Searle sagt, eine komplexe Handlung, die sich aus zwei Handlun-
gen zusammensetzt, eine niedere und eine höhere. Die Ausführung 
der niederen Handlung ist konstitutiv für die Ausführung der höhe-
ren. Das von Searle herangezogene Beispiel, die Körperbewegung 
und der Schlag, erinnert an die in der analytischen Handlungsthe-
orie geläufige Unterscheidung von Basishandlung und Nicht-Basis-
handlung.*** Die Basishandlung ist die unmittelbare Bewegung eines 
Körperteils, die nicht dadurch zustande kommt, dass man etwas an-
deres tut. Dieses „dadurch, dass“ definiert im Gegensatz dazu die 
Nicht-Basishandlung, die „höhere“ Handlung, wie Searle sie nennt. 
Dadurch, dass ich den Finger bewege, zeige ich auf eine Fliege. Fin-
gerbewegung und Zeigen sind nach dieser Auffassung nicht dassel-
be. Für sie wird oft als Argument die Tatsache angeführt, dass ich 

	 *	Austin 1986, 332.
	 **	Es gibt drei Aspekte von Scharade, die Searle entgegenkommen würden. Es 

ist ein durch verschiedene Übereinkünfte geregeltes Gruppenspiel, und es 
geht dabei um gegebene Worte, die so zerlegt und wieder kombiniert werden 
müssen, dass ihr Sinn zum Rätsel wird. Die zerlegten Wortteile werden je nach 
Spielvariante mit Worten oder Taten nachgeahmt, Stück für Stück, ihr Zusam-
menhang, in dem die gegebenen Worte leicht wiederzuerkennen wären, wird 
daher nur angedeutet. Die Andeutungen werden mehr und mehr, doch Zeit 
und auch Geduld läuft ab, bevor der Sinn auf der Hand liegt. Der dritte As-
pekt betrifft die Entstehung dieses Spiels. Es ist denkbar, dass die Gruppe nur 
aus zwei Personen besteht, die sich etwas in der Art und Weise vormachen, die 
ein Dritter als Scharade bezeichnen würde. Beide haben noch nichts davon 
gehört und kennen auch die Regeln nicht. Sie werden davon unterrichtet. 
Nach Searles Theorie hängt dann die Frage, ob Fiktion Lüge ist oder nicht, 
davon ab, ob sie ihr Spiel weiterspielen wie bisher, oder ob sie es nach den 
gelernten Regeln spielen.

	***	Vgl. Arthur C. Danto, Basis-Handlungen. In: Georg Meggle (Hg.), Analytische 
Handlungstheorie. Frankfurt am Main 1985, 89–110.



12 13

den Finger genauso bewegen hätte können, um dadurch eine andere 
Handlung auszuführen. Statt durch meine Fingerbewegung auf die 
Fliege zu zeigen, hätte ich sie auch verjagen können. Da diese höhe-
ren Handlungen nicht dasselbe sind, ist auch keine davon dasselbe 
wie die niedere.* Dennoch ist, um Searles Beispiel aufzugreifen, die 
Armbewegung konstitutiv für das Schlagen. Schlagen (diese Art des 
Schlagens) findet ohne Armbewegung (diese Art der Armbewegung) 
nicht statt. Umgekehrt könnte aber dieselbe Armbewegung ohne 
Schlagen stattfinden (etwa, weil niemand da ist zum Schlagen).

Zwischen diesen zwei „Arten“ von Handlungen niederen und 
höheren Typs zieht Searle die Grenze zwischen Wirklichkeit und 
Schein: Beim So-tun-als-ob wird die niedere Handlung wirklich aus-
geführt, der Arm wird tatsächlich bewegt. Auf Seiten des Schlagens, 
der höheren Handlung, geschieht hingegen nicht wirklich etwas. 
Das, was hier scheinbar geschieht, wird nur angedeutet, angetäuscht. 
Der Schlag ist eine Finte, ganz wie in der Fechtkunst, und die Finte 
ist der Schein, in dem sich der Gegner täuschen soll.** Oder wie 
Searle sagt: „Das Schlagen wird vorgegeben, Arm und Faust hinge-
gen bewegen sich wirklich.“***

	 *	Dieser Unterschied betrifft nach Elizabeth Anscombes Abhandlung Intention 
und der Handlungstheorie Donald Davidsons nicht die Handlung, sondern 
ihre Beschreibung. Die recht grobe Beschreibung der „konstitutiven“ Hand-
lung als körperliche Bewegung von Arm und Faust lässt sich bei genauerer 
Beobachtung und Kenntnis der Körperteile gewiss verfeinern, bis hin zu phy-
siologischen und neurologischen Details, die alle als konstitutiv gelten kön-
nen für das Schlagen. Nach Davidson kann auch eine umfassende Beschreibung 
des Geschlagenen hinzukommen, bis hin ins Krankenhaus oder auch ins Grab. 
Unter Umständen, wie man immer hinzusagen muss, ist es ein und dieselbe 
Handlung, die sich als Erschlagen beschreiben lässt, oder ohne Rücksicht auf 
die Folgen auch nur als Schlagen oder Körperbewegung. Interessant in dem 
Zusammenhang ist immer auch die Frage, welche Beschreibung X für seine 
Handlung in Anspruch nehmen würde. Y zu erschlagen, war nicht die Ab-
sicht. Möglich auch, dass das Schlagen nicht Absicht war. X hatte womöglich 
nur die unschuldige Absicht, die „konstitutive Handlung“ auszuführen. X 
trainierte für den Ring oder die Bühne, Y kam dazwischen, der Schlag war 
ein Unglücksfall. 

	 **	„Es ist nur umso unumgänglicher, die Fiktion, die künstlerisch ist, von der 
Finte, die künstlich ist, zu untescheiden; jene ist ein Œuvre, diese ist ein 
Manöver“ (Vladimir Jankélévitch, Die Ironie. Berlin 2012, 56).

	***	Searle 1982, 89.

„Das gleiche Prinzip“ findet in der Schauspielerei wie auch „beim 
Schreiben von Fiktion Anwendung“.* Auf das Schreiben übertragen 
vollzieht „der Autor“ nur die Basishandlung niederen Typs wirk-
lich; er führt die für das Schreiben notwendigen Akte tatsächlich, 
oder wie Searle auch sagt, ernsthaft aus.** Der höhere Akt einer Be-
hauptung oder Feststellung ist dagegen unernst beziehungsweise 
nicht ernsthaft so gemeint. Was für gewöhnlich, im nicht-fiktiona-
len Diskurs, eine mehr oder weniger zutreffende Feststellung ist, ist 
im Fall der Fiktion eine Finte: die Feststellung wird nur angetäuscht, 
nicht wirklich vollzogen. Was beim Schreiben „der Autor“ leistet, 
leistet auf der Bühne die schauspielende Person X. Die Übertra-
gung des „gleichen Prinzips“ bereitet X keine Schwierigkeiten. Mit 
dem Drama hat „der Autor“ die Anweisung hinterlassen, wie X „sich 
beim So-tun-als-ob anstellen soll“.***

	 *	Searle 1982, 90. Derselben Auffassung scheint Saul Kripke in seiner Vorle-
sungsreihe über Referenz und Existenz (Stuttgart 2014) zu sein; eine weitere, 
verdeckte oder nur angedeutete Quelle meines Fiktionsbegriffs. Auch wenn 
Kripke die literarische Fiktion durch das Als Ob erklärt, was nicht ganz ohne 
Skrupel geschieht, entspricht sein allgemeiner Fiktionsbegriff, der jede Art 
des Sprachgebrauchs einschließt, dem von Käthe Hamburgers Logik der Dich-
tung (Stuttgart 1957) – in der Hinsicht, dass für Kripke ebenso wie Hamburger 
die Fiktion als Nicht-Wirklichkeit (oder Scheinwelt) eine strikte Verneinung 
der Wirklichkeit beziehungsweise der Existenz ist. Kripke unterscheidet zwi-
schen einer erkenntnistheoretischen und metaphysischen Betrachtungsweise. 
Was die Erkenntnis anbelangt, muss die Nicht-Existenz einer Figur wie Rum-
pelstilzchen vorausgesetzt werden. Vorausgesetzt jedoch, Rumpelstilzchen sei 
eine fiktive Figur, so zeigt eine metaphysische Überlegung, dass Rumpelstilz-
chen in keiner möglichen Welt existieren kann. Seine im Zorn ausgeführte 
Körperbewegung ist und bleibt in jeder denkbaren Welt fiktiv, auch wenn X 
beim Fingieren in dieser Welt „so weit“ gehen sollte, die von Grimm beschrie-
bene, fiktive Körperbewegung Rumpelstilzchens wirklich auszuführen. 

	 **	Searle nennt den ernsthaften Akt „Äußerungsakt“ und verweist etwas missver-
ständlich auf Austins „phonetische“ und „phatische Akte“. Gemeint sind wohl 
die Körperbewegungen, zu denen man in dem Fall auch die Bewegung der 
Schreibutensilien rechnen darf, darüber hinaus die daraus resultierenden 
und nach der Entfernung des „Autors“ verbleibenden Zeichen und Zeichenket-
ten in ihrer syntaktischen und grammatikalischen Qualität. Auch die Semantik, 
soweit sie im fiktionalen Kontext dieselbe ist wie im nicht-fiktionalen, ist Teil 
davon, eigentlich alles, was den Text zu einem Text macht. Davon ausgenom-
men ist scheinbar nur das, was den Text zu einem interpretierten Text macht. 

	***	Searle 1982, 91.



14 15

4
Hier halte ich kurz inne, um „das gleiche Prinzip“ in Austins Präten-
dere-Modell zu übertragen. Das eine ist also vor das andere zu stel-
len, um es zu verbergen. Da es ohne Täuschungsabsicht nichts zu 
verbergen gibt, übernimmt der fiktionale Text und die schauspie-
lende Person X eine Doppelrolle. Es gibt sie, anders gesagt, in zwei-
facher Ausführung: als Wirklichkeit und als Schein. X ist als Schein 
Rumpelstilzchen, der Text „es stieß mit dem rechten Fuß vor Zorn so 
tief in die Erde, dass es bis an den Leib hineinfuhr“ ist als Schein die 
Behauptung, dass es mit dem rechten Fuß vor Zorn so tief in die Erde stieß, 
dass es bis an den Leib hineinfuhr. Für X als Wirklichkeit ist der Text 
zugleich die Anweisung für sein So-tun-als-ob. Somit ist klar, dass es 
X, nicht Rumpelstilzchen ist, welches so tut, als ob es vor Zorn u.s.w. 

Das Verbergen bekommt damit einen anderen Sinn: Sieht man X 
als Schein, so muss man davon absehen, dass X in Wirklichkeit die 
Person ist, die so tut als ob. Umgekehrt verliert man Rumpelstilz-
chen und das, was es macht, aus dem Blick, wenn man auf X und 
darauf achtet, was X wirklich macht. 

Das klingt in Anlehnung auf den „Bruch der Illusion“ gar nicht so 
verkehrt. Fiktion spielt dabei nur keine Rolle. Es ist für die zweifa-
che Ausführung von X als Wirklichkeit und Schein belanglos, ob X 
eine fiktive Figur darstellt oder nicht. Das einfachste Gegenbeispiel 
wäre, wenn X statt Rumpelstilzchen schlicht und einfach sich selbst 
darstellt, vorausgesetzt, X ist keine fiktive Figur. Aber wer weiß das 
schon? Ein anderes Gegenbeispiel wäre ein Zornausbruch, wie er 
etwa von Seiten einer Peymannschen Regie zu erwarten wäre: der 
hat sich gewaschen, an seiner Echtheit ist nicht zu zweifeln. X kann 
ihn dennoch so lesen wie eine Anleitung zur eigenen Zorngestal-
tung.* Dabei wird er vom Zorn, der ihn treffen sollte, soweit wie 
möglich absehen, um möglichst genau die für ihn „konstitutiven“ 

	 *	Auch wenn ich das niemals tun wollte, muss ich hier kurz aus dem Nähkäst-
chen plaudern, ich meine, aus der Theaterkantine, in der ich mich lange Zeit 
aufgehalten habe. Zwecks Studiums, so aber auch, in einem anderen Sinn, 
Ignaz Kirchner. Der Schauspieler saß oft stundenlang da, interessiert an dem 
gesamten Personal, das sich um ihn herumgetrieben hat. Das Interesse sollte 
man nicht falsch verstehen – etwa, indem man es höflich erwiderte, sich zu 
ihm setzte, um zu plauschen oder was weiß ich. Interessierte er sich also nur 
zum Schein für die jeweilige Person, die sich derart täuschen hätte können? 

Körperbewegungen zu studieren. Umgekehrt müsste X, um der 
Wirklichkeit des Zorns gerecht zu werden, auf das Körperstudium 
verzichten. Angenommen, er bemerkt ein zitterndes Haarbüschel, 
das er ein wenig lächerlich findet und daher vom „eigenen“ Zorn 
fernhalten will. Im Gespräch mit dem übrigen Bühnenpersonal, 
das sich über den Ausbruch beschwert, sagt er dann: „ja, aber das 
mit dem Haarbüschel fand ich nicht so gut – war es nicht ein wenig 
lächerlich?“ Trotz Realität ist der „Illusionsbruch“, glaube ich, der-
selbe.

5
Am Ende seines Aufsatzes bezeichnet Searle die Fiktion als „Phan-
tasieprodukt“. Das ist nur verständlich, denn zum So-tun-als-ob 
brauche ich einen Schuss Vorstellungskraft. Auf die selbstgestellte 
Frage, „warum sich damit befassen“ – weshalb einer „unernsten“ 
Handlungsweise theoretisch „soviel Bedeutung“ und „soviel Auf-
wand“ beizumessen ist – gibt es anstelle einer Antwort eine Andeu-
tung, immerhin: 

Ein Teil der Antwort beträfe die entscheidende – und üblicherwei-
se unterschätzte – Rolle, die Phantasie im menschlichen Leben 
spielt, und die ebenso entscheidende Rolle, die der gemeinsame 
Besitz von Phantasieprodukten im sozialen Zusammenleben der 
Menschen spielt.*

Die Vorstellungskraft, auf die in der Pretense Theory so großer Wert 
gelegt wird – sie ist der Motor von Making Believe – hat bekanntlich 
einen Pferdefuß , um nicht zu sagen Ziegenfuß. Ihr ist es egal, ob 
die vorgestellten Dinge bloßer Schein sind oder nicht. Eine Theorie 
der Fiktion, die den Anschein erweckt, dass eine fiktive Figur eine 
besondere Herausforderung für die Vorstellung ist, mehr Phantasie 
oder Imagination erfordert als eine beliebige wirkliche „Entität“, 
muss irgendwie grundverkehrt sein.** Insoweit beides gleichermaßen 
Gegenstand einer Darstellung oder Vorstellung sein kann, würde 
sich der Unterschied sogleich bemerkbar machen. Nichts wäre 
leichter, als darauf zu achten, wie sehr man sich um etwas, das nicht 

	 *	Searle 1982, 97.
	 **	Vgl. Gérard Genette, Fiktion und Diktion. München 1992, 48–59. 



16 17

existiert, bemühen muss. Dass umgekehrt die Fiktion so leichtfällt, 
dass man die Nicht-Existenz der Dinge, um die es geht, gar nicht 
bemerkt, scheint jedenfalls eine bemerkenswert problematische Tat-
sache zu sein. *

6
Aber was rege ich mich auf? Bevor ich – etwas vorzeitig – zum Schluss 
komme, möchte ich die vorhin gestellte Frage wieder aufgreifen. 
Was bleibt übrig von einem So-tun-als-ob, wenn die ihm eingeschrie-
bene Absicht der Täuschung herausgestrichen wird (sei es durch 
eine horizontale Konvention oder auf einem andern Weg). Die klassi-
sche Antwort, die auch in einer ausgereiften Pretense Theory zu fin-
den ist, ist einem Wort gesagt: Mimesis.**

Austin verwendet stattdessen den Begriff der Simulation. Simulie-
ren, eines dem anderen gleich machen, ist ein Teil, der im So-tun 
allein schon enthalten ist. Ob mit oder ohne Als-ob: wer so tut, macht 
es gleich (simuliert), gleich wie jemand anders es gemacht hat oder 
gleich wie es schon einmal selbst gemacht wurde. Dabei betrifft das 
Gleichmachen beziehungsweise das So-tun nicht nur das Tun, son-
dern auch seine Bezeichnung als Schlagen zum Beispiel. Wer so tut, 
der schlägt oder erschlägt jemanden. Auf die Frage, ob X Y tatsäch-
lich schlägt, findet man die Antwort durch eine Simulation, eine 
Angleichung dessen, was geschieht, an ein Muster des Schlagens. Es 
gibt immer mehr oder weniger strittige Fälle. Beim Erschlagen lässt 
die Antwort gewiss länger auf sich warten (Y atmet noch oder liegt 
im Krankenhaus). Ob es wirklich so ist oder nur so zu sein scheint, 
hängt jedenfalls nicht davon ab, dass jemand so tut als ob.

	 *	Angenommen, dass die Vorstellungskraft nicht gerade die bestverteilte Sache 
der Welt ist (im Gegensatz zum „Verstand“ der Aufklärung), könnte man we-
niger „begabte“ Leute als Testpersonen einsetzen. Sie fänden gewiss heraus, 
was wirklich ist und was nicht-wirklich oder „fiktiv“ ist. Auch wenn die Meta-
pher vom Computer schon recht abgeschmackt ist: warum lässt man nicht 
über alle Texte ein Suchprogramm drüberlaufen, um herauszufinden, wann 
und wo der Rechenaufwand verdächtig hoch ist? Im Sparmodus wäre er dann 
so etwas wie ein Realist. Wird am Telefon geheuchelt, so gibt es keinen Kurz-
schluss, wie Jankélevitch sagt: „der Strom fließt für die Lüge ebenso wie für 
die Wahrheit“. (Jankélévitch 2016, 45.)

	 **	Kendall L. Walton, Mimesis as Make-Believe. In: The European Journal of Philo
sophy 1. Berlin 1993, 39–57.

Simulation ist im Vergleich zum So-tun-als-ob ein allgemeineres 
Phänomen, allgemeiner auch als die Mimesis, die nur ein So-tun-als 
ist, ohne „ob“, also ohne Täuschungsabsicht.* Man darf wohl noch 
zornig sein, ohne ein bestimmtes Zornmuster nachzuahmen, sogar 
ohne auch zu wissen, dass man sich in seinem Zorn auf eine Art und 
Weise verhält, die auf ihn hinweisen könnte. Oder angenommen, 
ich betrachte, um ein etwas entlegeneres Beispiel zu wählen, einen 
Vulkanausbruch als einen Ausbruch von Zorn. Dann geht die Simu-
lation nicht auf das Konto des Vulkans, sondern nur auf das meine; 
ich meine auf das Konto der doch recht abgegriffenen Metapher, 
die ich für dieses Beispiel benutzte.

Eine Metapher kann mehr oder weniger angemessen sein. Wenn 
X eine Uhr ist, die schlägt, was wäre dann Y? Die geschlagene Stun-
de? Die Glocke, die sie verkündet, passt womöglich besser, ich mei-
ne zugunsten der Angleichung an das Muster, mit dem ich irgend-
ein Tun als Schlagen bezeichnen würde. Im Fall der Uhr bin ich mir 
der Angleichung, die mit der Bezeichnung des Schlagens einher-
geht, eher bewusst als im Fall eines Faustkampfes.

Das So-tun-als-ob hat drei verschiedene Aspekte, die nicht selten 
verwechselt werden: Simulieren, Nachahmen und Verstellen. Jeder 
dieser drei Aspekte kann, wie die Verwechslung zeigt, gleicherma-
ßen täuschen. Es sieht erstens so aus, zweitens sollte es so aussehen 
und drittens steckt etwas anderes dahinter. Zum Gleichmachen 
kommt mit der Nachahmung die Absicht hinzu, die weiters den 
Zweck einer Täuschung verfolgt. Der Gegenbegriff, die Dissimula-
tion, bedeutet dementsprechend dreierlei. Auf das gesamte So-tun-
als-ob angewendet geht es darum, das verstellte Andere in den Vor-
dergrund zu rücken. Auf die Mimesis angewendet, das So-tun-als, 
weist die Dissimulation auf den Unterschied hin, der zwischen dem 
Nachahmenden und dem Nachgeahmten besteht. Der Schauspieler 
X tut so, als wäre er Rumpelstilzchen: er ist es nicht, will es aber 

	 *	Käthe Hamburger schreibt in der Logik der Dichtung (Stuttgart 1957, 55) zum 
„Bedeutungsunterschied von fingiert und fiktiv“: „das Als ob enthält das Be-
deutungsmoment der Täuschung, damit den Bezug auf eine Wirklichkeit, 
der eben deshalb im Konjunktiv irrealis formuliert ist, weil die Als Ob-wirk-
lichkeit nicht die Wirklichkeit ist, die sie vorgibt zu sein. Die Als-Wirklichkeit 
aber ist Schein, Illusion von Wirklichkeit, und das heißt Nicht-Wirklichkeit 
oder Fiktion.“



18 19

auch nicht vortäuschen. Im engsten Bereich, dem So-tun, betrifft 
die Dissimulation in einem recht allgemeinen, und doch radikalen 
Sinn die Art und Weise des Erscheinens. Alles, was so-und-so zu 
sein scheint, ist etwas anderes, ein einzelnes Ding, ein Ereignis oder 
ein Lebewesen, mit dem es sich verhält wie mit der Schneeflocke, 
von der es bekanntlich keine zwei gibt, die sich gleichen. Trotzdem, 
möchte man sagen, sind es zwei Schneeflocken. Damit macht man 
bereits den ersten, entscheidenen Schritt in die Richtung jener Si-
mulation, die dem So-tun-als-ob allgemein vorangestellt ist.

Im Hinblick auf die Scheinhaftigkeit oder Wirklichkeit der Dinge 
stellt sich zunächst die Frage, ob es so etwas oder derartiges wie ein x 
gibt, sodann, ob hinter dem So-sein eine Absicht steckt, in der man 
sich drittens täuschen sollte. Ein Fliegenpapier zum Beispiel: es si-
muliert eine Parnerfliege – durch den Duftstoff, der eine Fliege 
(vermutlich anderen Geschlechts) herbeilockt. Sie geht in die Falle, 
denn der Duftstoff ist auch ein Klebstoff, an dem die Fliege hängen 
bleibt. Das ist hinterhältig und gemein, zumindest im Sinn der Er-
findung. Nach Austin wäre es trotzdem falsch, zu glauben, dass das 
Fliegenpapier so tut, als ob. Auch ich, der ich die Falle aufstelle, tue 
nicht so, als ob. Der Grund liegt nach Austins Ansicht allein darin, 
dass ich nicht selbst die Falle bin:* „Beim So-tun-als-ob täuscht gleich

	 *	Im Extremfall, den der Duft- und Klebstoff darstellt, geht der Prozess der 
Simulation über die Gleichheit bis zur Identität, umgekehrt geht der Prozess 
der Dissimulation wieder zurück zur Verschiedenheit. Setzte man für den 
synthetisch-analytischen Prozess von Simulation und Dissimulation das So-
tun-als-ob ein, dann wird die Heuchelei zur Aufrichtigkeit, die wiederum eins 
mit der Heuchelei ist. So ist es auch bei den Höflingen geschehen, den Vor-
boten der Pretense Theory. Am Hof herrschte die horizontale Konvention, mit der 
jeder jeden für einen Heuchler hält, wobei die Absicht der Täuschung durch 
den „Täuschungspakt“ nicht ausgelöscht wurde. Um mit seinem konventio-
nellen So-tun-als-ob zurechtzukommen, das heißt Erfolg zu haben, musste der 
Höfling nur in nicht absehbarer Weise vom einen ins andere Register wech-
seln, von der Heuchelei zur Aufrichtigkeit und umgekehrt. In dem Fall 
streicht die horizontale nicht die vertikale Konvention durch, sondern sich 
selbst. Sodann streicht sie die Durchstreichung ihrer selbst wieder durch, wo-
bei jede Streichung so verdeckt wie nur möglich zu geschehen hat. Das Spiel 
ist in der Regel nicht durchschaubar. Das beschreibt in detaillierter Weise 
Ursula Geitner, Die Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen und anthro-
pologischen Wissen im 17. und 18. Jahrhundert. Tübingen 1992, 51–67, Kapitel II: 
Dissimulatio artis, Simulatio und Dissimulatio im 16. und 17. Jahrhundert.

zeitiges Verhalten über gleichzeitige Tatsachen hinweg“.* In diesem 
Punkt unterscheidet sich Austin grundsätzlich von der Täuschungs-
literatur nach Searle. Das handelnde Wesen, welches „so tut als ob“, 
muss sich am selben Schauplatz aufhalten wie das Wesen, welches je-
nem Tun auf den Leim gehen, das heißt, getäuscht werden soll. 
Denn der vorgestellte, simulierende Gegenstand, den es benutzt, ist 
die Handlung selbst, das Tun, das ein So-tun-als-ob ist. Daher ist es 
gleich, ob „der Autor“ so tut als ob; er hat den Schauplatz längst ver
lassen, an dem man sein Produkt – sei es ein Fliegenpapier, sei es ein 
Text – in die Hand nimmt. 

7
Austin bringt eine ganze Reihe von Beispielen, in denen der vorge-
stellte Gegenstand die täuschende Funktion des Scheins hat und 
zugleich wirklich ist, was er zu sein scheint. Zwei Diebe werden bei-
nahe auf der Flucht ertappt, retten sich jedoch, indem sie kurzer-
hand die Gelegenheit ergreifen – Säge und Baumstamm – und so 
tun, als ob sie einen Baumstamm zersägten. Ihre Verfolger glauben 
irrtümlich, dass sie nur einen Baumstamm zersägen. Dabei zersä-
gen sie ihn wirklich, täuschen es zugleich aber auch nur vor. Die 
Wirklichkeit, die sie mit dieser anderen Wirklichkeit verstellen, ist 
die ihrer Flucht. Im Fensterputzerbeispiel tut der Fensterputzer so, 
als ob er putzt, und er putzt wirklich. Was er damit verstellt, ist eine 
andere Wirklichkeit: Er späht durch die Fenster die Wertgegenstän-
de aus, die er bald entwenden wird. 

Natürlich gibt es bei Austin auch eine Menge von Beispielen, in 
denen sich der Schein als So-Sein vom wirklichem Sein als Anders-
Sein unterscheidet. Als Erstes tritt dafür nicht rein zufällig wieder 
der Zorn auf. Jemand tut so, als ob er zornig wäre, dabei wirft er 
sich auf den Boden und beißt in den Teppich. „Das geht zu weit“, 
sagte ein anderer Philosoph namens Bedford, hier gäbe es eine 
Grenze, die selbst ein eingefleischter Heuchler zu beachten hätte.

	 *	Austin 1986, 347. Wenn ich, um meinen Feind zu täuschen, eine Fabrik als 
Wohnsiedlung tarne, sagt Austin an dieser Stelle, tue ich nicht so, als ob sie 
eine Wohnsiedlung wäre, „geschweige denn dass die Fabrik so tut, als wäre sie 
eine Wohnsiedlung“. Dasselbe gilt natürlich auch von mir und meinem Fliegen
papier, oder einem Text, mit dem ich jemanden täuschen wollte. 



20 21

Dazu ein Zitat, in dem man Searles Unterscheidung der niederen 
von der höheren Handlung wiedererkennen kann:

Zum Heucheln oder Sichverstellen gehört notwendig eine Grenze, 
die nicht überschritten werden darf; das Heucheln ist sozusagen 
stets vom Wirklichen isoliert. […] Geht jemand, der sich so be-
nimmt, als sei er zornig, so weit, die Möbel zu zertrümmern oder 
einen tätlichen Angriff zu unternehmen, hat er die Grenze über-
schritten; was er tut, ist kein Heucheln mehr …*

Was ist es dann – echter Zorn? Welche Grenze ist gemeint? Die Fra-
ge lässt sich vom Teppichbeißer auf das Rumpelstilzchen übertra-
gen; vom So-tun-als-ob auf die Mimesis. Angenommen, X hat die 
schauspielerische Aufgabe, Rumpelstilzchen darzustellen. X tut 
nicht so, als ob X zornig ist – das wäre nur ein Fall von Als-ob, son-
dern so, als wäre Rumpelstilzchen zornig (ohne „ob“). Das ganze 
Bühnenpersonal – Dramaturgie, Regie, Kolleginnen und Kollegen 
wie die schöne Müllerin und der König, Licht, Ton, Requisite, Gar-
derobe – alle arbeiten am grimmschen Muster des Zorns. X sagt: 
„Das geht zu weit“, und dem wird allgemein zugestimmt. Die Gren-
ze liegt auf der Hand: Sie ist eine Frage der Machbarkeit. Von jeder 
Seite kommt eine brauchbare Idee. Dramaturgie: schlichte und 
doch beeindruckende Deklamation der letzten Zeilen vor dem Vor-
hang; Regie: der verzweifelte Versuch, sich zu entzweien, endet mit 
dem Erwürgen seiner selbst; das Kollegium ist für Schweigen (Ent-
fremdung), das Licht ist für Black-Out, Ton für Schrei mit Hall aus 
der Unterwelt, Requisite für mehr Dampf und die Garderobe ist 
für ein authentisch in der Mitte auseinandergerissenes Kostüm.** 

	 *	Errol Bedford, Emotions, zitiert nach Austin 1986, 329. Austin parodiert die 
Grenze wie folgt: Nehmen wir an, er blickt finster und stampft mit dem Fuß auf den 
Teppich. Bisher können (oder müssen?) wir sagen: Er ist nicht (wirklich) zornig; er tut 
(nur) so, als wäre er zornig.“ Aber nehmen wir an, dass er jetzt weitergeht und in den 
Teppich beißt. … Nun ist er zu weit gegangen und hat die Grenze zwischen Heucheln 
und Wirklichkeit überschritten; wir können nicht mehr sagen: „Er tut nur so, als wäre 
er zornig“, sondern wir müssen sagen: „Er ist wirklich zornig.“ Mit dieser Grenze 
treibe Bedford den „Hang des Philosophen zum Mobilar auf eine neue Stufe 
der tiefen Sorge“ (ebd. 331).

	 **	Nachsatz (8.12.2024); ich habe soeben Katharina Thalbach als großartiges 
Rumpelstilzchen im Fernsehen gesehen. Der Zorn jedoch war enttäuschend: 

Alles in allem muss mich das etwas nachdenklich stimmen. Schnell, 
bevor es noch jemand bemerkt, räume ich meine Zornvitrine wieder 
aus. Wenn man so tun kann, als wäre es der Fall, kann man leicht 
auch so tun, als ob es der Fall wäre.* Ob eine Täuschungsabsicht da
hinter steckt, das kann ich nicht nur nicht wissen, sondern ich sollte 
es auch gar nicht wissen. Fände ich es heraus, so wäre es meine eige-
ne Schuld.

Betrüger und Betrogene, sie stecken unter einer Decke. Allesamt 
Lügner, Fälscher und Possenreißer. Sie sind einander würdig.**

Gemeinsame Decke, schlechter Geschmack: gleich, welches Muster 
ich gebrauche, um echten Zorn von gespieltem zu unterscheiden, 
wirklichen von geheucheltem, mein Betrüger braucht dasselbe. Er 
muss gar nicht erst kommen, um mir etwas vorzumachen. Ich täu-
sche mich schon im Glauben an das Muster selbst. Nicht, weil es 
„Rumpelstilzchen“ heißt – das Männlein trifft keine Schuld –, son-
dern weil ich mit ihm zwischen dem Sichverstellen und der Wirk-
lichkeit eine Grenze gezogen habe, die zur Falle werden muss. Nie-
mand heuchelt falschen Zorn, eher ist es umgekehrt.*** „Die falschen 
Gemälde sind fast immer signiert“, sagt Jankélévitch, bei den ech-
ten fehlt Name und Nachweis: „Nur die Papiere der ehrlichen Bür-
ger sind nicht in Ordnung.“****

*

Das Männlein stampfte mit dem rechten Bein auf, worauf sich in seiner Mitte 
ein Blitz entzündete, der es augenblicklich in Staub und Asche verwandelte. 

	 *	Lande ich damit nicht doch bei einer möglichen Identität von fingiertem und 
fiktiven Zorn? Nein, ich lande, wenn nicht alles täuscht, bei einer möglichen 
Identität von Schauspielkunst und Possenreißerei, Bühne und Parkett, also 
der möglichen und oft auch wahrscheinlichen Identität von Schauspielern 
und Heuchlern, Schauspielerinnen und Heuchlerinnen. 

	 **	Jankélévitch 2016, 91.
	***	Wieder: unter Umständen doch. Ich echauffiere mich zum Beispiel betont 

künstlich, um eine leichte Erregung, die mir peinlich wäre, zu überspielen, 
schreibe eine deftige Schnulze, um mich über eine leichte Verliebtheit hin-
wegzusetzen, jammere so bitterlich wie der arme, arme schwarze Kater, um die 
Kinder wieder zum Lachen zu bringen u.s.w.u.s.f. 

	****Jankélévitch 2016, 43f.



22

Am Ende also doch wieder Achilles? Abgesehen von der instrumen-
tellen Komponente, die ich ihm unterstellte, spricht nichts dagegen. 
Sein Zorn hat den Vorteil, dass er sich nicht in seinem Verhalten 
manifestiert, sondern im Gesang der für seinen Affekt zuständigen 
Muse. Auch ihr Pathos kann falsch sein.* 

	 *	Das falsche Pathos seiner Musik habe ihn, so Schostakowitsch in einem Radio-
interview, zu Tränen gerührt.


