
MATERIALHEFT GERHARD SPRING

Würfel, Maul, Wurf
Zum Sprachspiel Wittgensteins

1997



– es war kein Spiel in unserem Leben. 

Und ich mußte mich vergessen können. 

Und ohne Spiel kann man sich nicht vergessen.

Tolstoj

Die Vorstellung, jedes Wort habe eine Bedeutung oder jedes Zeichen etwas, auf 

das es verweist oder das es vertritt (»Hier das Geld und dort die Kuh, die man 

dafür kaufen kann«), ist nicht durchwegs verfehlt und einfach falsch zu nen-

nen. Zwar handelt es sich um eine Vorstellung von der Sprache, die zweifellos 

primitiv ist. Aber als primitive Vorstellung von der Sprache bedarf sie nur ei-

ner Einschränkung auf den Bereich (PU, § 3), dem sie gerecht wird, und als 

Vorstellung einer primitiven Sprache fehlt ihr dann vielleicht nur noch die 

konkrete Situation, in der die Sprache nur in Worten gebraucht wird, die in der 

Tat jeweils eine Bedeutung haben. 

Der Zweck des Sprachspiels aus dem § 2 der Philosophischen Untersuchungen von 

Wittgenstein ist nicht die leichtfertige Zerstörung jener Vorstellung (oder nur 

eine Kritik der Sprachauffassung von Augustinus), sondern ihre Rechtferti-

gung durch ein bestimmtes Beispiel. »A führt einen Bau auf aus Bausteinen 

[...] B hat ihm die Bausteine zuzureichen.« Ruft A nun »Würfel oder »Platte«, 

dann reicht B dem A irgendeinen Würfel und eine Platte zu, nur keine Schall-

platte und auch keinen Würfel für das Glücksspiel, weil es sich hier um ein 

Sprachspiel handelt, das kein Glücksspiel ist und in dem ein Wortspiel auch 

nur einem Spielverderber einfallen würde, der hier von Anfang an nicht mit-

spielt. Nur ein Spielverderber, den man als Figur in Wittgensteins Sprachspie-

len nicht recht ausmachen kann, zieht mit anderen als den im jeweiligen Spiel 

aufgestellten Figuren oder macht einen Zug, der von einer gegebenen zu einer 

idiosynkratischen, von ihm, dem Spielverderber allein herausgenommenen 

Konfiguration führt, die im jeweiligen Sprachspiel keinen Anschluß findet, aus 

ihm herausfallt und in ein anderes Sprachspiel hineinfallt, das es vielleicht 

schon gibt oder das zu erfinden den Spielverderber immer noch als den Spiel-

verderber jenes Sprachspiels stehen lassen würde. 

PU = Philosophische Untersuchungen

ÜG = Über Gewißheit

Wwk = Wittgenstein und der Wiener Kreis

H = Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, Frankfurt a. M. 1990

K = Kripke, Wittgenstein über Regeln und Privatsprache, Frankfurt a. M, 1987

R = Rorty, Der Spiegel der Natur, Frankfurt a. M, 1981



Ein Spieler/Sprecher, der dementgegen ein Sprachspiel an sich verdorben fin-

det, indem er in ihm z.B. jetzt einen Widerspruch zu entdecken meint, der ab 

jetzt oder schon immer alle möglichen Züge zugleich erlaubt und verbietet, 

meint vielleicht das Sprachspiel als solches zu retten, wenn er eine neue Regel 

einführt, die den Widerspruch hinfort ausschließt. Doch selbst dieser wohlmei-

nende Vorschlag wird von Seiten der Wittgensteinschen Sprachspielgemein-

schaft als an sich selbst – verderben oder als Vorschlag eines Spielverderbers 

denunziert, da er die Regel der Widerspruchsfreiheit offenkundig von einem 

anderen Spiel auf dieses Sprachspiel übertragen hat, das bis jetzt immerhin 

gespielt worden ist und daher an sich selbst verdorben gar kein Sprachspiel 

gewesen wäre, das auch gar nicht erst auf irgendeine Verbesserung oder weiter-

führende Ergänzung hatte warten müssen, »Solange ich spielen kann, solange 

kann ich spielen, und alles ist in Ordnung.« (Wwkr, 120)

Wer zum Beispiel die Beziehung »Name/Gegenstand« – aus welchen Gründen 

auch immer – für an sich verdorben und als solche für immer erledigt hält, 

dem halt seinerseits Wittgenstein entgegen: »Schau auf das Sprachspiel (2) – 

oder ein Anderes! – dort ist zu sehen, worin diese Beziehung besteht« (PU, § 37). 

Wittgensteins erste, wörtlich in den Traktatus übernommene Eintragung in die 

Tagebücher, »Die Logik muß für sich selbst sorgen«, gilt auch später noch, in 

einem verschärften Sinn, für die Sprachspiele aus den Philosophischen Untersu-

chungen, denen er in der Herausgabe den Traktatus vorangestellt wissen wollte, 

vielleicht als Sprachspiel Nummer Null Wie die Logik bedarf ein Sprachspiel 

weder einer Korrektur von außen noch einer externen, transzendentalen oder 

durch Tatsachen verbürgten Rechtfertigung beziehungsweise keiner anderen 

Korrekturen und Rechtfertigungsfiguren als denen, die als elementare Be-

standteile im jeweiligen Sprachspiel selbst vorkommen und auf ihm gleichsam 

als auf ihrem grundlosen Grund aufruhen. 

Anders als die Logik kommt allerdings das Sprachspiel nur als eines unter vie-

len vor. Nur in der Vielheit der Sprachspiele läßt sich deren jeweilige Grund- 

und Rechtfertigungslosigkeit rechtfertigen, in genau dem Sinn, in dem jedes 

Wort nur dann eine Bedeutung hat, wenn zum Beispiel der zur Verfügung 

stehende Wortschatz aus »Würfel und »Platte« besteht und deren Bedeutung 

darin, daß B einen Würfel und eine Platte A in derselben Reihenfolge zureicht, 

in der A jene Wörter ausruft, Der Einwand, das sei nicht das Spiel, das mit der 

Sprache gespielt wird, greift ebenso über dieses eine Sprachspiel hinaus und 

im Grund daneben, wie die Antithese die von ihr in den Blick genommene 

Sprache überhaupt verfehlt, in der keinem Wort eine Bedeutung beziehungs-

weise jedem Wort keine Bedeutung zukommen soll. Das Kompositum »Sprach-

spiel verdankt sich nicht zuletzt dem Umstand, daß »das Spiel nur als ein viel-

leicht etwas pathetischer Titel über einem Spiel unter anderem figuriert und, 

dem analog, »die Sprache« nur als ein von einem bestimmten Redebereich ab-

gezogenes Abstraktum. »Das (jeweilige) Sprachspiel ist das Spiel, das mit der 

Sprache in einer bestimmten Situation wie der mit den Bausteinen eben ge-

spielt wird und in dem zwei Spiele zugleich spielen gerade dieses eine Sprach-

spiel bedeuten würde. 

Eine Replik auf das Sprachspiel § 2 aus den Aufzeichnungen Über Gewißheit 

zeigt, wie wichtig in Wittgensteins Untersuchungen dieses jeweilige Spiel ist, 

welches eben gespielt wird – in einer Situation, in der alle lngredienzen samt 

den Regeln wenn nötig offengelegt sind (»Nothing is hidden«) – , welche Rolle 

also die quasi-ethnologische »Fiktion« spielt, die gesamte Sprache (einer primi-

tiven Spielgemeinschaft) bestünde jeweils aus einem primitiven Sprachspiel, 

das den Spielern/Sprechern wie ein Fliegenglas übergestülpt ist.



396. lm Sprachspiel (2), kann er [A oder B] sagen, er wisse, daß das Bausteine 

sind? – »Nein, aber er weiß es.« 

Er weiß es, wie es die Katze weiß und nicht sagen kann, daß es Mäuse gibt (vgl. 

UG, ZIS) Tiere spielen hier nicht die Rolle von Metaphern, aus denen dann 

und wann einmal in der Prosa der Philosophischen Untersuchungen ein erwachse-

ner, freier oder sprachschöpferischer Sprecher entschlüpft. Die Tiere sind der 

ausschließliche Aspekt, unter dem Wittgenstein alle Sprecher betrachtet, ob sie 

nun am Spiel- oder am Bauplatz oder in den »Geschäftsbüchern der Mathema-

tik« agieren. »lch will den Menschen hier als Tier betrachten; als ein primitives 

Wesen, dem man zwar Instinkt, aber nicht Raisonnement zutraut [ . ] Die Spra-

che ist nicht aus einem Raisonnement hervorgegangen « (PU, § 475) 

Man sagt auch von Tieren, daß sie spielen, wenn sie sich in für ihre jeweiligen 

Überlebenszwecke notwendige Tätigkeiten und Verhaltensweisen einüben, de-

ren konkrete Anwendungssituation sie scheinbar fiktional vorwegnehmen und 

simulieren; die Beute ohne Fraß, Gefahr auf ungefährlichere Art, einen so und 

so überlebten Tod. Wie man Tieren ein bestimmtes oder anderes als ihr ge-

wöhnliches Verhalten durch Abrichtung, durch Drill und nicht durch Wahl-

freiheit beibringt, wird ein Spieler/Sprecher in ein Sprachspiel durch Abrich-

tung und nicht durch (Zeichen-) Angebote und (Zeichen-) Erklärungen 

eingeführt, die das jeweilige Sprachspiel nur aufrechterhalten können und 

insgesamt schon voraussetzen Ob jener dann einen (für ihn) »neuen Begriff« 

sich angeeignet hat oder nicht, darüber befindet, wie Kripke sagt, »nach genü-

gender Abrichtung« (K, 12]) die jeweilige Spieler- und Sprachgemeinschaft, 

indem sie dessen Anwendungen auf genügende Belege für die Übereinstim-

mung oder Nichtübereinstimmung mit ihrem eigenen Verhalten kontrolliert, 

das seinerseits nur durch die im jeweiligen Sprachspiel übliche Übereinstim-

mung abgestützt ist, in der zwar das Ganze aus Sprache, Tätigkeiten und allfäl-

ligen Bausteinen involviert ist, nicht aber eine übergeordnete lnstanz (der »An-

rufung«), welche zunächst etwa von innen den Eintritt in das Spiel oder dann 

quasi von außen dessen weitere Ausführung legitimieren oder auch nur über-

wachen konnte (Das Spiel der Abrichtung mit der Figur »Abrichter/Abgerich-

teter«.) 

Das Sprachverbot, das im Traktatus die Logik und somit »die Beziehung von 

Sprache und Wirklichkeit« wie ein mysteriöses Arkanum umgibt oder von in-

nen her aufrecht erhalt, ist in den Sprachspielen nicht nur vervielfältigt, son-

dern spielt erst in ihnen die ihm wesentliche Rolle der Vervielfältigung und 

(wenn man so will) der Überproduktion von Unsinn, der notwendigerweise 

abfallt, sobald in der Sprache etwas über die Sprache gesagt wird. Von diesem 

Strukturbaum-Dilemma sind die Sprachspiele die ironische Auflösung (vgl. H, 

277), Es ist nicht Wittgenstein als Philosoph des enigmatischen Traktatus, der 

jenes Verbot in dessen sattsam bekannten Schlußstein ausspricht und der ge-

wöhnlich so beredtsamen Sprache aufzuoktroyieren scheint, sondern Wittgen-

stein als Autor der (auch literarisch so für sich einnehmenden) Sprachspielen 

und lakonischen Vierzeiler, der in den Philosophischen Untersuchungen Ernst 

macht mit der von Hintikka so genannten »These von der Unausdrückbarkeit 

der Semantik«. Daß diese »These« im Rahmen der Sprachspiele nicht mehr als 

eine Figur vorkommt und in keinem Satz ausgesprochen wird, spricht für (und 

nicht gegen) ihre (nicht nur »methodische«) Gültigkeit, die keinen Platz mehr 

hat am Rand oder an der Grenze des oder irgendeines Sprachspiels, weil sie 

dessen jeweiliger Unterscheidungs- und Erscheinungsgrund ist, der, als sol-

cher benannt, unversehens zur Figur an der Oberfläche eines anderen Sprach-

spiels wird, das in seinem Auftreten noch unbestimmt und abstrakt, durch 

nichts gerechtfertigt ist.



Diese ironische Figur zieht als Konsequenz die Verweigerung einer Antwort 

auf die Frage nach dem Status der Sprachspiele nach sich. Sie sind nicht fiktiv, 

wie es etwa eine »ideale« Sprache wäre. Die Sprachspiele sind »nicht Vorstadi-

en einer Reglementierung der Sprache«, sondern Vergleichsobjekte (PU, § 

130). Als solche beziehen sie sich aber auch nicht modellhaft auf das reale 

Sprachverhalten, als ob sich in ihm die Situation eines jeweiligen Sprachspiels 

jemals unmittelbar zeigen würde. 

Es ist die lronie des Begriffs »Sprachspiel«, derartige an Metaebenen orientier-

te Vorstellungsweisen von der Sprache, wie sie sich im Paar »Fiktion/Realität« 

finden, einerseits auszulöschen und andererseits den Zwang einzusetzen und 

aufrechtzuerhalten, der in jenen hierarchischen Modellen bloß vorgestellt und 

rekonstruiert werden kann. Der Zwang, der in der Opposition »real/fiktiv« 

nicht ausgedrückt werden kann, weil dessen Trennungsstrich der Horizont und 

die Macht des jeweils im Gebrauch stehenden Sprachspiels ist, wird nicht durch 

ein anderes oder neues Sprachspiel gebrochen, sondern fortgesetzt und in der 

Handhabung der damit etablierten Unterscheidung verschiedener Sprachspie-

le verstärkt. Ein Spiel mit bereits angepaßten und damit im Sinn Rortys »der 

Wirklichkeit entsprechenden« Sprachspielen (R, 402), ist kein Metaspiel, das 

sich über jenen als bloße Fiktion erhebt Es ist nur ein anderes Sprachspiel, in 

dem zwar »von Anderem gesprochen« wird (vgl. PG, l84), aber gleichfalls in 

einer für das Sprachspiel charakteristischen »Beziehung von Sprache und 

Wirklichkeit«, – eine Beziehung von Zeichengebrauch und Anwendungsbedin-

gungen, die sich auch im Fall von Gebrauchsbeschreibungen beispielsweise auf 

Haushaltsgeräte erstreckt und nicht auf Metaobjekte. ln derselben Rolle, in der 

die Grammatik die Logik vom Traktatus ersetzt, ersetzt das Sprachspiel die 

Grammatik. ln ihm wird »die Anwendung der Sprache beschrieben, das was 

man den Zusammenhang zwischen Sprache und Wirklichkeit nennen möchte« 

(Eintragung Wittgensteins vom 16.2.1932). (ln Rortys Sprachspiel-Auffassung, 

»Sätze sind mit Sätzen verknüpft, und nicht mit der Welt« (R, 402), ist »die 

Welt« gewiß nur ein leerlaufendes Rad, durch das ganz konventionell gekürzt 

werden kann.) 

Kennzeichnend für die doppelte Funktion des Sprachspiels – einerseits Meta-

bereiche zu eliminieren und andererseits den in ihrer Figur vorgestellten 

Zwang einzusetzen – ist schon das erste Auftreten vom Begriff »Spiel« in den 

Gesprächen Wittgensteins mit dem Wiener Kreis. lm Zusammenhang mit der 

»Metamathematik« Hilberts bemerkt Wittgenstein einerseits, daß ein scheinbar 

übergeordnetes Schachspiel, in dem die Schachfiguren die Schachregeln ver-

treten, so daß mit den Figuren als Schachregeln etwa rein nach den logischen 

Gesetzen gespielt wird, nicht ein Metaspiel über dem Schach, sondern nur ein 

anderes Spiel wäre. (Die Grundlagen-Sorge um Widerspruchsfreiheit ver-

gleicht Wittgenstein mit einer verfehlten Übertragung der Vorsorge-lmpfung 

gegen Tuberkulose auf die Mathematik) Andererseits taucht das Schachspiel 

im Zusammenhang mit Freges Alternative auf, nach der die Zeichen in der 

Mathematik entweder Zeichen von etwas sind und somit eine feste Bedeutung 

haben, der sie im platonischen Sinn gerecht werden müssen, oder Zeichen von 

nichts, nur Striche auf Papier sind, mit denen man beliebig – formalistisch oder 

nicht – verfahren kann. Gegen diese falsche Alternative, sagt Wittgenstein, ha-

ben die Formalisten recht, da es ein Drittes gibt, in dem die Zeichen verwendet 

werden wie im Schachspiel‘ dessen Figuren sind »nicht Holzfiguren, und doch 

vertreten sie nicht etwas, was ihre Bedeutung wäre« (Wwkr, 105). Daß hinter 

dem »Bauern« kein Bauer steht, läßt die geschnitzte Figur willkürlich erschei-

nen, dennoch ist sie nicht beliebig. Sie hat ihren »logischen Ort in der Gesamt-

heit der Spielregeln« und »wollte man hier von ihrer Bedeutung reden, so wäre 

es am natürlichsten zu sagen: Die Bedeutung des Schachspiels ist das, was alle 



Schachspiele gemeinsam haben« (ebd.), sie besteht mit anderen Worten in 

dem, in dem alle Schachspiele übereinstimmen, sofern es überhaupt Schach-

spieler gibt, die sich übereinstimmend auf »das Schachspiel beziehen und in 

dieser Übereinstimmung dann auch wirklich Schach spielen Die Übereinstim-

mung im Schach hat zwar einen herben Anteil von Willkür und »beruht, wie 

jede andere [Sprache], auf Übereinkunft« (PU § 355), die nicht totsicher ist. 

Aber sie ist auch nicht eine Abmachung als eigene Sache der Teilnehmer »Hier 

das Geld, dort die Kuh, die ihren Preis hat « Daher der Zwang, mit dem »ein 

Bauer« nur als ein Hauer figuriert und nicht als »ein Turm« oder um Turm, 

auch wenn die Figuren ausgetauscht oder vertauscht worden sind. 

Doch das Schachspiel ist nicht das hervorragende Vergleichsobjekt für die 

Sprache, da es analog zu dem Schach, das man als ein Spiel zumindest zu kau-

fen kriegt, die eine Sprache gar nicht gibt. Besser eignet sich das in den Philoso-

phischen Untersuchungen eine größere Rolle spielende Ballspiel, das einem im 

Laden nicht recht besser als das Geigenspiel ausgehändigt werden konnte, wo-

bei es sich zudem um Spiele handelt, bei denen die im Schach vordergründige 

und explizit formulierbare Regelkenntnis eher eine verschwindende oder gar 

keine Rolle spielt. Die Sprachspiele haben einen begrifflichen Vorrang vor ih-

ren Regeln (vgl. H, 34). Wenn das Regelfolgen primar ist, dann ist es blind, 

und die Deutung der Regel ist sekundär. Primär sehe ich in einem Bild einen 

Löwen und falle auf die Attrappe hinein. Daß ich es als »einen Löwen« sehe, ist 

sekundär. 

Die Familienähnlichkeit der Sprachspiele wird von einem Zug durchzogen, in 

dem sich vielmehr Adornos Auffassung vom Spiel als einer Zwangsarbeit fin-

det, als daß sie sich mit Rortys Charakterisierung der Philosophie Wittgen-

steins überschneidet, nach der sie als »Bildung eines nichtnormalen Diskurses« 

zu verstehen ist, dessen »innovative Kraft und Fremdartigkeit« uns »aus unse-

rem alten Selbst herausführen [und] dazu beitragen (soll), daß wir andere We-

sen werden« (R, 390) Die Sprachspiele Wittgensteins verhelfen »den Lesern 

und der Gesellschaft als ganzer« nicht »zum Ausbrechen aus einer abgenutzen 

Sprache und Geisteshaltung« (R, 22), wie Rorty meint. Deren Bewegung läuft 

eher umgekehrt auf ein Einbrechen in eine bereits benutzte und damit irgend-

wie abgenutzte Sprache hinaus, die im Gebrauch selbst (»in actu« und im 

Brauch) nie in der abgeschlossenen Form eines Sprachspiels gegeben ist. Die 

Kontur der Abgeschlossenheit, in der sich selbst das primitivste Sprach- oder 

Ballspiel bewegt, wird nur im Rückblick beziehungsweise projektiv gezogen. 

Als Vergessen des Gegenwärtigen – (des)-Gebrauchs-(der)-Situation – wird sie 

in jedem Spiel mit anderen Linien gezogen, deren Ausmalen wie das Durch-

spielen eines Gedankens im »genauen Ausmalen von Anomalien« besteht (UG, 

552). Eine davon, »die Anpassung an Rechtfertigungsnormen« trägt, wie Rorty 

sagt, den Titel »Objektivität« (R, 391), worunter man sich »aber nicht mehr« 

vorstellen soll: »nicht einen Zugang zu etwas, in dem unsere Rechtfertigungs-

praxis »gründen« soll, zu einem Grund, der der Rechtfertigung nicht bedürfen 

soll (R, 392). Diese »Selbsttäuschung« (Rorty) konnte man als Generator der 

Sprachspiele betrachten, in denen jener Zugang aber nicht mehr ist als der 

Ausweg vom grundlosen Gebrauch der (jeweiligen) Sprache. ln einem »norma-

len« Gedankengang (»Hier die Norm, dort die Überschreitung«) erscheint da-

her der Ausweg aus dem (jeweiligen) Sprachspiel versperrt. Wie »das System 

der Spiele  grenzt [es] nicht an das Nichtspiel an, […] es muß von innen be-

grenzt sein, dadurch daß die Spielregel verschwindet«. (Wwkr, 132) Der aus 

dem Spiel gezogene »Grenzfall wurde eben nur ein anderes Spiel bilden. Er ist 

aber auch keine Fiktion – auch kein bloßes Nicht-Spiel, so als würde mir einer, 

nach einem Beispiel Wittgensteins, einen Ball zuwerfen, den ich dann nur in 

meiner Vorstellung zurückwerfe. 


