Wiirfel, Maul, Wurf

Zum Sprachspiel Wittgensteins
1997

MATERIALHEFT GERHARD SPRING




- es war kein Spiel in unserem Leben.
Und ich muBte mich vergessen kénnen.

Und ohne Spiel kann man sich nicht vergessen.

Tolstoj

PU = Philosophische Untersuchungen

UG = Uber Gewipheit

Wwk = Wittgenstein und der Wiener Kreis

H = Hintikka, Untersuchungen zu Wittgenstein, Frankfurt a. M. 1990

K = Kripke, Witigenstein iiber Regeln und Privatsprache, Frankfurt a. M, 1987
R = Rorty, Der Spiegel der Natur, Frankfurt a. M, 1981

Die Vorstellung, jedes Wort habe eine Bedeutung oder jedes Zeichen etwas, auf
das es verweist oder das es vertritt (>Hier das Geld und dort die Kuh, die man
dafiir kaufen kann), ist nicht durchwegs verfehlt und einfach falsch zu nen-
nen. Zwar handelt es sich um eine Vorstellung von der Sprache, die zweifellos
primitiv ist. Aber als primitive Vorstellung von der Sprache bedarf sie nur ei-
ner Einschriinkung auf den Bereich (PU, § 3), dem sie gerecht wird, und als
Vorstellung einer primitiven Sprache fehlt ihr dann vielleicht nur noch die
konkrete Situation, in der die Sprache nur in Worten gebraucht wird, die in der
Tat jeweils eine Bedeutung haben.

Der Zweck des Sprachspiels aus dem § 2 der Philosophischen Untersuchungen von
Wittgenstein ist nicht die leichtfertige Zerstérung jener Vorstellung (oder nur
eine Kritik der Sprachauffassung von Augustinus), sondern ihre Rechtferti-
gung durch ein bestimmtes Beispiel. »A fiihrt einen Bau auf aus Bausteinen
[...] B hat ihm die Bausteine zuzureichen.« Ruft A nun »Wiirfel oder »Platte«,
dann reicht B dem A irgendeinen Wiirfel und eine Platte zu, nur keine Schall-
platte und auch keinen Wiirfel fiir das Gliicksspiel, weil es sich hier um ein
Sprachspiel handelt, das kein Gliicksspiel ist und in dem ein Wortspiel auch
nur einem Spielverderber einfallen wiirde, der hier von Anfang an nicht mit-
spielt. Nur ein Spielverderber, den man als Figur in Wittgensteins Sprachspie-
len nicht recht ausmachen kann, zieht mit anderen als den im jeweiligen Spiel
aufgestellten Figuren oder macht einen Zug, der von einer gegebenen zu einer
idiosynkratischen, von ihm, dem Spielverderber allein herausgenommenen
Konfiguration fiihrt, die im jeweiligen Sprachspiel keinen Anschlul3 findet, aus
ihm herausfallt und in ein anderes Sprachspiel hineinfallt, das es vielleicht
schon gibt oder das zu erfinden den Spielverderber immer noch als den Spiel-

verderber jenes Sprachspiels stehen lassen wiirde.



Ein Spieler/Sprecher, der dementgegen ein Sprachspiel an sich verdorben fin-
det, indem er in ihm z.B. jetzt einen Widerspruch zu entdecken meint, der ab
jetzt oder schon immer alle méglichen Ziige zugleich erlaubt und verbietet,
meint vielleicht das Sprachspiel als solches zu retten, wenn er eine neue Regel
einfiihrt, die den Widerspruch hinfort ausschliet. Doch selbst dieser wohlmei-
nende Vorschlag wird von Seiten der Wittgensteinschen Sprachspielgemein-
schaft als an sich selbst - verderben oder als Vorschlag eines Spielverderbers
denunziert, da er die Regel der Widerspruchsfreiheit offenkundig von einem
anderen Spiel auf dieses Sprachspiel tibertragen hat, das bis jetzt immerhin
gespielt worden ist und daher an sich selbst verdorben gar kein Sprachspiel
gewesen wire, das auch gar nicht erst auf irgendeine Verbesserung oder weiter-
fithrende Ergidnzung hatte warten miissen, »Solange ich spielen kann, solange
kann ich spielen, und alles ist in Ordnung.« (Wwkr, 120)

Wer zum Beispiel die Beziehung »Name/Gegenstand« - aus welchen Griinden
auch immer - fiir an sich verdorben und als solche fiir immer erledigt hilt,
dem halt seinerseits Wittgenstein entgegen: »Schau auf das Sprachspiel (2) -
oder ein Anderes! - dort ist zu sehen, worin diese Beziechung besteht« (PU, § 37).
Wittgensteins erste, wortlich in den Tiaktatus iibernommene Eintragung in die

Tagebiicher, »Die Logik muf fiir sich selbst sorgens, gilt auch spiter noch, in

einem verschirften Sinn, fiir die Sprachspiele aus den Philosophischen Untersu-

chungen, denen er in der Herausgabe den Tiraktatus vorangestellt wissen wollte,
vielleicht als Sprachspiel Nummer Null Wie die Logik bedarf ein Sprachspiel
weder einer Korrektur von aullen noch einer externen, transzendentalen oder
durch Tatsachen verbiirgten Rechtfertigung beziechungsweise keiner anderen
Korrekturen und Rechtfertigungsfiguren als denen, die als elementare Be-
standteile im jeweiligen Sprachspiel selbst vorkommen und auf ihm gleichsam

als auf ihrem grundlosen Grund aufruhen.

Anders als die Logik kommt allerdings das Sprachspiel nur als eines unter vie-
len vor. Nur in der Vielheit der Sprachspiele 16t sich deren jeweilige Grund-
und Rechtfertigungslosigkeit rechtfertigen, in genau dem Sinn, in dem jedes
Wort nur dann eine Bedeutung hat, wenn zum Beispiel der zur Verfiigung
stehende Wortschatz aus »Wiirfel und »Platte« besteht und deren Bedeutung
darin, daB B einen Wiirfel und eine Platte A in derselben Reihenfolge zureicht,
in der A jene Worter ausruft, Der Einwand, das sei nicht das Spiel, das mit der
Sprache gespielt wird, greift ebenso tiber dieses eine Sprachspiel hinaus und
im Grund daneben, wie die Antithese die von ihr in den Blick genommene
Sprache iiberhaupt verfehlt, in der keinem Wort eine Bedeutung beziehungs-
weise jedem Wort keine Bedeutung zukommen soll. Das Kompositum »Sprach-
spiel verdankt sich nicht zuletzt dem Umstand, daf} »das Spiel nur als ein viel-
leicht etwas pathetischer Titel iiber einem Spiel unter anderem figuriert und,
dem analog, »die Sprache« nur als ein von einem bestimmten Redebereich ab-
gezogenes Abstraktum. »Das (jeweilige) Sprachspiel ist das Spiel, das mit der
Sprache in einer bestimmten Situation wie der mit den Bausteinen eben ge-
spielt wird und in dem zwei Spiele zugleich spielen gerade dieses eine Sprach-
spiel bedeuten wiirde.

Eine Replik auf das Sprachspiel § 2 aus den Aufzeichnungen Uber Gewipheit
zeigt, wie wichtig in Wittgensteins Untersuchungen dieses jeweilige Spiel ist,
welches eben gespielt wird - in einer Situation, in der alle Ingredienzen samt
den Regeln wenn notig offengelegt sind (»Nothing is hidden«) -, welche Rolle
also die quasi-ethnologische »Fiktion« spielt, die gesamte Sprache (einer primi-
tiven Spielgemeinschaft) bestiinde jeweils aus einem primitiven Sprachspiel,

das den Spielern/Sprechern wie ein Fliegenglas iibergestiilpt ist.



396. Im Sprachspiel (2), kann er [A oder B] sagen, er wisse, daB das Bausteine

sind? - »Nein, aber er weif es.«

Er weil es, wie es die Katze weill und nicht sagen kann, dal es Miuse gibt (vgl.
UG, Z1S) Tiere spielen hier nicht die Rolle von Metaphern, aus denen dann
und wann einmal in der Prosa der Philosophischen Untersuchungen ein erwachse-
ner, freier oder sprachschopferischer Sprecher entschliipft. Die Tiere sind der
ausschlieBliche Aspekt, unter dem Wittgenstein alle Sprecher betrachtet, ob sie
nun am Spiel- oder am Bauplatz oder in den »Geschiftsbiichern der Mathema-
tik« agieren. »Ich will den Menschen hier als Tier betrachten; als ein primitives
Wesen, dem man zwar Instinkt, aber nicht Raisonnement zutraut [ . ] Die Spra-
che ist nicht aus einem Raisonnement hervorgegangen « (PU, § 475)

Man sagt auch von Tieren, daB sie spielen, wenn sie sich in fiir ihre jeweiligen
Uberlebenszwecke notwendige Titigkeiten und Verhaltensweisen einiiben, de-
ren konkrete Anwendungssituation sie scheinbar fiktional vorwegnehmen und
simulieren; die Beute ohne FraB}, Gefahr auf ungefihrlichere Art, einen so und
so iiberlebten Tod. Wie man Tieren ein bestimmtes oder anderes als ihr ge-
wohnliches Verhalten durch Abrichtung, durch Drill und nicht durch Wahl-
freiheit beibringt, wird ein Spieler/Sprecher in ein Sprachspiel durch Abrich-
tung und nicht durch (Zeichen-) Angebote und (Zeichen-) Erklirungen
eingefiihrt, die das jeweilige Sprachspiel nur aufrechterhalten kénnen und
insgesamt schon voraussetzen Ob jener dann einen (fiir ihn) »neuen Begriff«
sich angeeignet hat oder nicht, dariiber befindet, wie Kripke sagt, »nach genii-
gender Abrichtung« (K, 12]) die jeweilige Spieler- und Sprachgemeinschaft,
indem sie dessen Anwendungen auf geniigende Belege fiir die Ubereinstim-
mung oder Nichtiibereinstimmung mit ihrem eigenen Verhalten kontrolliert,

das seinerseits nur durch die im jeweiligen Sprachspiel iibliche Ubereinstim-

mung abgestiitzt ist, in der zwar das Ganze aus Sprache, Tétigkeiten und allfil-
ligen Bausteinen involviert ist, nicht aber eine iibergeordnete Instanz (der »An-
rufung«), welche zuniichst etwa von innen den Eintritt in das Spiel oder dann
quasi von aullen dessen weitere Ausfithrung legitimieren oder auch nur iiber-
wachen konnte (Das Spiel der Abrichtung mit der Figur »Abrichter/Abgerich-
teter.)

Das Sprachverbot, das im Tiaktatus die Logik und somit »die Beziehung von
Sprache und Wirklichkeit« wie ein mysterioses Arkanum umgibt oder von in-
nen her aufrecht erhalt, ist in den Sprachspielen nicht nur vervielfiltigt, son-
dern spielt erst in ihnen die ihm wesentliche Rolle der Vervielfiltigung und
(wenn man so will) der Uberproduktion von Unsinn, der notwendigerweise
abfallt, sobald in der Sprache etwas tiber die Sprache gesagt wird. Von diesem
Strukturbaum-Dilemma sind die Sprachspiele die ironische Auflésung (vgl. H,
277), Es ist nicht Wittgenstein als Philosoph des enigmatischen Tiaktatus, der
jenes Verbot in dessen sattsam bekannten SchluBstein ausspricht und der ge-
wohnlich so beredtsamen Sprache aufzuoktroyieren scheint, sondern Wittgen-
stein als Autor der (auch literarisch so fiir sich einnehmenden) Sprachspielen
und lakonischen Vierzeiler, der in den Philosophischen Untersuchungen Ernst
macht mit der von Hintikka so genannten »These von der Unausdriickbarkeit
der Semantik«. Daf} diese »These« im Rahmen der Sprachspiele nicht mehr als
eine Figur vorkommt und in keinem Satz ausgesprochen wird, spricht fiir (und
nicht gegen) ihre (nicht nur »methodische«) Giiltigkeit, die keinen Platz mehr
hat am Rand oder an der Grenze des oder irgendeines Sprachspiels, weil sie
dessen jeweiliger Unterscheidungs- und Erscheinungsgrund ist, der, als sol-
cher benannt, unversehens zur Figur an der Oberfliche eines anderen Sprach-
spiels wird, das in seinem Auftreten noch unbestimmt und abstrakt, durch

nichts gerechtfertigt ist.



Diese ironische Figur zieht als Konsequenz die Verweigerung einer Antwort
auf die Frage nach dem Status der Sprachspiele nach sich. Sie sind nicht fiktiv,
wie es etwa eine »ideale« Sprache wire. Die Sprachspiele sind »nicht Vorstadi-
en einer Reglementierung der Sprache«, sondern Vergleichsobjekte (PU, §
130). Als solche beziehen sie sich aber auch nicht modellhaft auf das reale
Sprachverhalten, als ob sich in ihm die Situation eines jeweiligen Sprachspiels
jemals unmittelbar zeigen wiirde.

Es ist die Ironie des Begriffs »Sprachspiel«, derartige an Metaebenen orientier-
te Vorstellungsweisen von der Sprache, wie sie sich im Paar »Fiktion/Realitit«
finden, einerseits auszuloschen und andererseits den Zwang einzusetzen und
aufrechtzuerhalten, der in jenen hierarchischen Modellen blof vorgestellt und
rekonstruiert werden kann. Der Zwang, der in der Opposition »real/fiktiv«
nicht ausgedriickt werden kann, weil dessen Trennungsstrich der Horizont und
die Macht des jeweils im Gebrauch stehenden Sprachspiels ist, wird nicht durch
ein anderes oder neues Sprachspiel gebrochen, sondern fortgesetzt und in der
Handhabung der damit etablierten Unterscheidung verschiedener Sprachspie-
le verstdrkt. Ein Spiel mit bereits angepaften und damit im Sinn Rortys »der
Wirklichkeit entsprechenden« Sprachspielen (R, 402), ist kein Metaspiel, das
sich tiber jenen als bloBe Fiktion erhebt Es ist nur ein anderes Sprachspiel, in
dem zwar »von Anderem gesprochen« wird (vgl. PG, 184), aber gleichfalls in
einer fur das Sprachspiel charakteristischen »Beziehung von Sprache und
Wirklichkeit«, - eine Beziehung von Zeichengebrauch und Anwendungsbedin-
gungen, die sich auch im Fall von Gebrauchsbeschreibungen beispielsweise auf
Haushaltsgerite erstreckt und nicht auf Metaobjekte. In derselben Rolle, in der
die Grammatik die Logik vom Tiaktatus ersetzt, ersetzt das Sprachspiel die
Grammatik. In ihm wird »die Anwendung der Sprache beschrieben, das was

man den Zusammenhang zwischen Sprache und Wirklichkeit nennen méchte«

(Eintragung Wittgensteins vom 16.2.1932). (In Rortys Sprachspiel-Auffassung,
»Sitze sind mit Sitzen verkniipft, und nicht mit der Welt« (R, 402), ist »die
Welt« gewill nur ein leerlaufendes Rad, durch das ganz konventionell gekiirzt
werden kann.)

Kennzeichnend fiir die doppelte Funktion des Sprachspiels - einerseits Meta-
bereiche zu eliminieren und andererseits den in ihrer Figur vorgestellten
Zwang einzusetzen - ist schon das erste Auftreten vom Begriff »Spiel« in den
Gesprichen Wittgensteins mit dem Wiener Kreis. Im Zusammenhang mit der
»Metamathematik« Hilberts bemerkt Wittgenstein einerseits, daf} ein scheinbar
iibergeordnetes Schachspiel, in dem die Schachfiguren die Schachregeln ver-
treten, so dafl mit den Figuren als Schachregeln etwa rein nach den logischen
Gesetzen gespielt wird, nicht ein Metaspiel {iber dem Schach, sondern nur ein
anderes Spiel wire. (Die Grundlagen-Sorge um Widerspruchsfreiheit ver-
gleicht Wittgenstein mit einer verfehlten Ubertragung der Vorsorge-lmpfung
gegen Tuberkulose auf die Mathematik) Andererseits taucht das Schachspiel
im Zusammenhang mit Freges Alternative auf, nach der die Zeichen in der
Mathematik entweder Zeichen von etwas sind und somit eine feste Bedeutung
haben, der sie im platonischen Sinn gerecht werden miissen, oder Zeichen von
nichts, nur Striche auf Papier sind, mit denen man beliebig - formalistisch oder
nicht - verfahren kann. Gegen diese falsche Alternative, sagt Wittgenstein, ha-
ben die Formalisten recht, da es ein Drittes gibt, in dem die Zeichen verwendet
werden wie im Schachspiel dessen Figuren sind »nicht Holzfiguren, und doch
vertreten sie nicht etwas, was ihre Bedeutung wiire« (Wwkr, 105). Daf} hinter
dem »Bauern« kein Bauer steht, li6t die geschnitzte Figur willkiirlich erschei-
nen, dennoch ist sie nicht beliebig. Sie hat ihren »logischen Ort in der Gesamt-
heit der Spielregeln« und »wollte man hier von ihrer Bedeutung reden, so wire

es am natiirlichsten zu sagen: Die Bedeutung des Schachspiels ist das, was alle



Schachspiele gemeinsam haben« (ebd.), sie besteht mit anderen Worten in
dem, in dem alle Schachspiele tibereinstimmen, sofern es tiberhaupt Schach-
spieler gibt, die sich tibereinstimmend auf »das Schachspiel beziehen und in
dieser Ubereinstimmung dann auch wirklich Schach spielen Die Ubereinstim-
mung im Schach hat zwar einen herben Anteil von Willkiir und »beruht, wie
jede andere [Sprache], auf Ubereinkunft« (PU § 355), die nicht totsicher ist.
Aber sie ist auch nicht eine Abmachung als eigene Sache der Teilnehmer »Hier
das Geld, dort die Kuh, die ihren Preis hat « Daher der Zwang, mit dem »ein
Bauer« nur als ein Hauer figuriert und nicht als »ein Turm« oder um Turm,
auch wenn die Figuren ausgetauscht oder vertauscht worden sind.

Doch das Schachspiel ist nicht das hervorragende Vergleichsobjekt fiir die
Sprache, da es analog zu dem Schach, das man als ein Spiel zumindest zu kau-
fen kriegt, die eine Sprache gar nicht gibt. Besser eignet sich das in den Philoso-
phischen Untersuchungen eine gréBere Rolle spielende Ballspiel, das einem im
Laden nicht recht besser als das Geigenspiel ausgehindigt werden konnte, wo-
bei es sich zudem um Spiele handelt, bei denen die im Schach vordergriindige
und explizit formulierbare Regelkenntnis eher eine verschwindende oder gar
keine Rolle spielt. Die Sprachspiele haben einen begrifflichen Vorrang vor ih-
ren Regeln (vgl. H, 34). Wenn das Regelfolgen primar ist, dann ist es blind,
und die Deutung der Regel ist sekundir. Primir sehe ich in einem Bild einen
Lowen und falle auf die Attrappe hinein. Daf} ich es als »einen Lowen« sehe, ist
sekundar.

Die Familienidhnlichkeit der Sprachspiele wird von einem Zug durchzogen, in
dem sich vielmehr Adornos Auffassung vom Spiel als einer Zwangsarbeit fin-
det, als daB} sie sich mit Rortys Charakterisierung der Philosophie Wittgen-
steins tiberschneidet, nach der sie als »Bildung eines nichtnormalen Diskurses«

zu verstehen ist, dessen »innovative Kraft und Fremdartigkeit« uns »aus unse-

rem alten Selbst herausfiihren [und] dazu beitragen (soll), daB wir andere We-
sen werden« (R, 390) Die Sprachspiele Wittgensteins verhelfen »den Lesern
und der Gesellschaft als ganzer« nicht »zum Ausbrechen aus einer abgenutzen
Sprache und Geisteshaltung« (R, 22), wie Rorty meint. Deren Bewegung lduft
eher umgekehrt auf ein Einbrechen in eine bereits benutzte und damit irgend-
wie abgenutzte Sprache hinaus, die im Gebrauch selbst (»in actu« und im
Brauch) nie in der abgeschlossenen Form eines Sprachspiels gegeben ist. Die
Kontur der Abgeschlossenheit, in der sich selbst das primitivste Sprach- oder
Ballspiel bewegt, wird nur im Riickblick beziehungsweise projektiv gezogen.
Als Vergessen des Gegenwiirtigen - (des)-Gebrauchs-(der)-Situation - wird sie
in jedem Spiel mit anderen Linien gezogen, deren Ausmalen wie das Durch-
spielen eines Gedankens im »genauen Ausmalen von Anomalien« besteht (UG,
552). Eine davon, »die Anpassung an Rechtfertigungsnormen« trigt, wie Rorty
sagt, den Titel »Objektivitit« (R, 391), worunter man sich »aber nicht mehr«
vorstellen soll: »nicht einen Zugang zu etwas, in dem unsere Rechtfertigungs-
praxis »griinden« soll, zu einem Grund, der der Rechtfertigung nicht bediirfen
soll (R, 392). Diese »Selbsttiuschung« (Rorty) konnte man als Generator der
Sprachspiele betrachten, in denen jener Zugang aber nicht mehr ist als der
Ausweg vom grundlosen Gebrauch der (jeweiligen) Sprache. In einem »norma-
len« Gedankengang (»Hier die Norm, dort die Uberschreitung«) erscheint da-
her der Ausweg aus dem (jeweiligen) Sprachspiel versperrt. Wie »das System
der Spiele grenzt [es] nicht an das Nichtspiel an, [...] es muB von innen be-
grenzt sein, dadurch daB} die Spielregel verschwindet«. (Wwkr, 132) Der aus
dem Spiel gezogene »Grenzfall wurde eben nur ein anderes Spiel bilden. Er ist
aber auch keine Fiktion - auch kein bloBes Nicht-Spiel, so als wiirde mir einer,
nach einem Beispiel Wittgensteins, einen Ball zuwerfen, den ich dann nur in

meiner Vorstellung zuriickwerfe.



